
Design
Arts
Médias

Présentation

Catherine Chomarat-Ruiz

2025-06-30



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 2/17

1. Introduction

1.1 Cadre et finalité des entretiens

Les entretiens du présent dossier s’inscrivent dans une série d’enquêtes concernant le « design et

ses pratiques
1

 ». Ils renvoient ainsi au séminaire de théorie critique du design engagé par mes

soins à Paris 1 Panthéon-Sorbonne dont ils testent les hypothèses, car il s’agit toujours de rester à

l’écoute du design et de ceux qui le font
2

. En 2024-2025, nous avons travaillé sur les communs en

design,  sur  la  transposition  au  design  d’une  ressource  (naturelle,  culturelle,  etc.)  qui,  non

appropriable  à  titre  privé,  est  à  gérer  de  façon  collective  par  une  communauté,  et  plus

particulièrement sur ce que serait un commun critique de recherche dans ce champ. Ainsi cette

enquête cherche-t-elle à comprendre dans quelle mesure et à quelles conditions un tel projet

trouverait écho chez les designers (tous domaines d’exercice confondus).

1.2 Enquêteurs, protocole d’enquête, enquêtés

Ces entretiens semi-directifs, conduits à l’oral puis retranscrits, ou directement à effectués par

écrit, sont menés par mes étudiants du Master 2 Design, Arts, Médias, autrement dit par de jeunes

designers dont les références et pratique peuvent apparaître étrangères à la sociologie, voire à la

philosophie sociale de l’École de Francfort sur laquelle se fonde ma théorie critique. Mais, en

dehors même du fait que le séminaire est là pour les former, par la recherche, aux concepts et aux

méthodes requis par ce type de travail, cette étrangeté disciplinaire n’est pas nouvelle dans ce

type d’enquête — on se souvient, par exemple, des entretiens menés par des novices pour Pierre

Bourdieu aux prises avec les réflexions qui aboutiront aux Règles de l’art
3

 — car, loin de constituer

un désavantage,  elle  favorise manifestement  la  confiance,  ou tout  au moins l’empathie,  des

enquêtés.

Le questionnaire de l’enquête comporte quatre volets. Le premier concerne la présentation de la

personne interrogée, ses études, son parcours professionnel. Cette dimension biographique étant

posée, le second volet est dédié à la rencontre du professionnel avec la question des communs en

design. Le troisième vise à se détacher de cette dimension biographique pour assigner une origine

générale des communs et, de façon plus précise, l’origine des communs dans le champ du design.

Le dernier volet porte, de manière précise, sur ce que serait un commun critique de recherche en

design et l’intérêt qu’un tel commun présenterait pour la communauté des designers, des usagers,

des chercheurs.

Les 25 personnes participant à cette enquête, qui partagent une culture du projet et un intérêt

avéré  pour  les  communs
4

,  ont  des  parcours  de  formation  très  différents  —  certains  sont

autodidactes tandis que d’autres ont suivi des études longues — sont designers au sens étroit et

large — designers, architectes, paysagistes, urbanistes — exercent dans des sociétés de tailles

variables, dans des domaines différents. Ce panel garantit ainsi l’intérêt scientifique de l’enquête.

1.3 Limites de la synthèse

Les lignes qui vont suivre s’efforcent de produire une synthèse de cette enquête. Son but est

moins d’interpréter que de restituer, de façon la plus claire possible, ce qui a été entendu. C’est en

second lieu, dans un ouvrage dédié aux communs en design, que ces entretiens et cette synthèse

seront plus amplement commentés. En publiant ces entretiens, mon but est surtout de rendre

hommage au travail fourni par mes étudiants et de remercier toutes les personnes qui ont donné

de leur temps et ce sont souvent montrées très généreuses dans leurs réponses à nos questions.

C’est d’ailleurs pourquoi j’indique entre parenthèses le nom de la personne qui exprime telle ou

telle idée et, en note de bas de page, à la première occurrence, le nom de l’étudiante ou de

l’étudiant qui a mené l’entretien
5

.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 3/17

2. Rencontre (personnelle) avec les communs

Comme je l’ai  d’emblée souligné, l’idée était  de partir  de quelque chose de personnel — de

biographique et de situé dans le temps d’une vie —, pour saisir la notion de commun en vigueur

(ou pas) dans le milieu professionnel du design.

2.1 Prudence et incertitudes

Pour ce qui concerne les résultats obtenus dans ce premier volet de l’enquête, comme dans tous

les autres,  il  faut  rester  prudent  et  des incertitudes demeurent.  Le panel  des 25 personnes

interrogé est petit, l’enquête relève avant tout d’un coup de sonde.

Mais il faut aussi rester circonspects car les pratiques proches du commun ne sont pas toujours

identifiées comme telles. C’est ainsi qu’on peut lire : « Je ne m’y connais pas particulièrement sur

l’idée de commun, mais nous on est surtout dans l’idée de co-conception, co-réalisation, il y a la

question du partage, des savoirs. L’implication sur des temps longs, avec les habitants, pour avoir

une expertise des lieux » (Léo Pouliquen
6

). Ou encore : « On s’y est intéressé sur des questions

de transition,  mais je ne suis pas sûr qu’on les ait  toujours appelés “communs” » (François

Jégou
7

). Parfois, le terme de « communs » fini par s’imposer, mais après un temps de flottement

lexical : « Le terme de “communs” ne s'est pas immédiatement imposé dans mon vocabulaire de

chercheuse. Lors de mes premiers moments d'enquête, en 2011, j'ai commencé à fréquenter

beaucoup de hackerspaces  parisiens ou en banlieue. Le /tmp/lab, le Blackboxe, La Paillasse,

l'ElectroLab, par exemple. Certains d'entre eux ont maintenant disparu, déménagé ou changé

radicalement de modèle économique. Ce que je retiens des échanges que j'ai eus à l'époque est

un champ lexical  plus directement issu des combats militants liés au logiciel  libre » (Camille

Bosqué
8

).

Inversement, ce flottement lexical laisse à penser, que ce qui est identifié comme commun pourrait

être sujet à débat : « Les services collaboratifs ou les services publics collaboratifs sont pour moi

des formes de commun : je définis les communs comme quelque chose que l’on ne peut gérer

qu’en commun » (François Jégou).

En effet, la gestion n’est pas le seul trait des communs ou, tout au moins, n’est pas assez précis,

ce que laisse entrevoir cette précision sur la gouvernance (notion plus sociale et politique que

strictement économique) à propos des GAFA :  « Aujourd’hui,  des géants comme Google ou

Facebook utilisent de l’open source, mais sans pour autant créer de communs. Ils partagent la

ressource, mais sans s’engager dans une gouvernance collective. Un commun, ce n’est pas juste

un dépôt de code. C’est un équilibre entre une ressource, une communauté et un ensemble de

règles partagées » (Lilian Ricaud
9

).

Cependant,  en dépit  de cette prudence qu’imposent ces flottements lexicaux et  définitionnels

inévitables, les entretiens ont aussi montré une « rencontre spécifique et identifiée », largement

partagée avec les communs.

2.2 Éducation, engagement citoyen et politique en faveur de
l’éducation, modèle économique alternatif

En effet, la rencontre est originelle, pourrait-on dire, quand elle trouve son ancrage dans l’enfance

— pour Christophe Laurens
10

 — ou liée à un engagement politique au sens large. Tel est le cas

d’Adrien Zammit
11

 — qui déclare : « j’avais en tout cas à cœur d’avoir une pratique politisée voir

militante » — mais cela se retrouve aussi dans d’autres témoignages, comme dans celui  de

Nicolas Filloque
12

.

D’autres entretiens permettent de préciser cet angle politique de la rencontre avec les communs.

Ce dernier peut concerner la connaissance et la recherche : « Je crois que la notion de commun

renvoie fondamentalement à une notion politique, une certaine vision de voir le monde, dans cette



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 4/17

vision  la  mise  en  partage  des  connaissances  me semble  être  une  nécessité  vitale  au  bon

fonctionnement d'une société, ni plus ni moins » (Geoffroy Pithon
13

). Et c’est encore le cas quand

la rencontre avec les communs est politique au sens strict, pourrait-on dire, c’est-à-dire au sens

d’une prise de responsabilités politique en tant qu’élu. Ici, c’est le témoignage de Michel Briand qui

s’impose :

« Depuis longtemps, je me situe dans une logique de coopération ouverte : produire

des choses réutilisables par d’autres, documenter, partager [...] Les projets dont je

vais vous parler sont davantage liés à mon engagement politique. J’ai été élu à la ville

de Brest pendant trois mandats, soit 19 ans, sur des sujets comme la démocratie

locale, le numérique ou encore l’économie sociale et solidaire.

Je suis retraité depuis plusieurs années. J’ai souhaité continuer à m’investir, je tiens

notamment un blog, Innovation pédagogique et transition, centré sur le partage des

initiatives  en  transitions  et  des  innovations  pédagogiques  dans  l’enseignement

supérieur francophone. C’est un site contributif dont la particularité est l’agrégation de

contenus.  En  plus  de  quelques  publications  propres,  il  relaie  les  articles  d’une

trentaine de sites partenaires, ce qui permet de diffuser jusqu’à deux articles par jour.

On y croise des contenus venus de France, de Suisse ou du Québec. Et ça marche

bien : on atteint les 2000 visiteurs par jour
14

 ».

Enfin, la rencontre originelle avec la question des communs passe par un engagement politique

combiné  à  une  préoccupation  plus  économique,  par  la  recherche  d’un  modèle  alternatif

économique pour le design, et plus précisément pour le design écosocial. C’est ainsi que Ludovic

Duhem déclare  :

« La question des communs s'est imposée au moment où nous avons cherché un

modèle économique cohérent avec l'idée de design écosocial et ce qu'elle implique

comme position à l'égard de l'ordre établi  et l'état de fait  de notre époque. Nous

voulions  plus  précisément  proposer  autre  chose  qu'une  simple  position  critique,

frontale et totale, sans recherche d'une action sur la situation ou plus généralement de

transformation  du  monde.  En  clair,  s'opposer  au  modèle  culturel,  productif,

économique dominant est une chose, mais proposer une alternative crédible en est

une autre. Et au sein de cette alternative, proposer à court ou moyen terme un modèle

économique viable pour les étudiant·es que nous formons est un enjeu décisif et une

responsabilité pédagogique incontournable (même si la place de l'économie dans les

écoles  d'art  et  de  design  est  quasi  inexistante  en  France)  [...]  L'économie  des

communs pouvait aussi rencontrer et dialoguer avec l'économie de la suffisance de

Gorz,  l'économie  de  la  convivialité  de  Illich,  l'économie  de  la  frugalité  de

Schumacher... ou encore l'économie régénérative actuelle et la comptabilité intégrant

les “externalités négatives
15

” ».

2.3 Collectifs : élargissement de la notion de commun,
partage et place de l’usager

La rencontre avec les communs passe aussi par la découverte d’un collectif existant — avec les

architectes d’Etc., pour Pola Noury
16

 — ou par la création d’un collectif, ce qui conduit à élargir la

notion même de commun : « tous les projets que nous menons abordent la question des communs

de manière très large, en prenant le parti de dire que les communs sont tout ce qui nous entoure

dans l’espace public (végétation, mobiliers urbains, paysages), mais aussi l’histoire, la technique…

Nous avons aussi une démarche influencée par le design distribué (https://distributeddesign.eu/)

où nous documentons toute notre démarche et créons des protocoles pour que nos projets soient

transmissibles » (Soumaya Nader
17

). De façon proche, certains, dont Tess Villien
18

, soulignent que



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 5/17

la rencontre avec le collectif  s’est opérée autour de « l’idée de partage », ou par la volonté

remettre l’usager au cœur du processus de design (Damien Grava
19

).

2.4 Événements personnels, professionnels et écologiques

Parfois, la rencontre est factuelle, liée à un événement, sans pour autant être moins décisive que

les  voies  telles  que l’enfance,  le  politique,  l’économie,  le  collectif.  Ce sont  des  événements

personnels et  liés au travail  — un « changement de vie professionnel  et  personnel.  J’ai  eu

l’occasion de participer  à divers événements et  projets liés à cette thématique » (Marcelline

Bonneau
20

) —, et, notamment, des événements tournés vers l’écologie. Tel est par exemple le cas

de « Creative Impact Lab », à Amman en 2023, car, pour Radwan Beshr
21

, il s’agit de penser en

commun les ressources, les connaissances, les outils.

2.5 Notion de commun : théories et références

Sans se développer indépendamment de la vie, de l’engagement politique ou des rencontres avec

des collectifs, des événements, c’est-à-dire de la biographie personnelle et professionnelle de

chacun,  c’est-à-dire  d’une pratique située,  l’entrée dans la  question des communs est  aussi

théorique, se situe à l’égard de la notion elle-même, et ce pour une large majorité d’entre les

personnes qui ont accepté l’entretien. D’où il ressort des références précises et des conceptions

particulières des communs.

2.5.1 Du Fablab aux « communs négatifs »

Un intérêt pour les FabLabs conduit au commun et à une notion très particulière des communs,

celle de « communs négatifs ». C’est notamment le cas de Camille Bosqué qui déclare : « J'ai tout

de même rencontré le terme de “communs” assez vite, à la fois par le discours de militants

écologistes engagés dans des lieux proches du réseau des FabLabs, mais aussi rapidement

associé  à  l'expression  de  “communs  négatifs”,  développée  par  Alexandre  Monnin  et  Diego

Landivar notamment, qui permet de remettre en perspective notre responsabilité collective en

prenant en compte les déchets ou la pollution liés au système de production extractiviste, dont on

hérite également. Les rebuts des objets manufacture ́s dont la décomposition est toxique sont en

effet une forme de ressource dont nous héritons».

2.5.2 D’une pratique politiquement engagée à des définitions personnelles ou
plus admises des communs

D’autres, entrés dans les communs par une pratique politiquement engagée, font plutôt état d’une

volonté, parfois artistique, de faire circuler des signes dans l’espace public, voire dans l’espace

rendu au public. C’est ainsi que Malte Martin se positionne et c’est ce positionnement qui le

conduit à définir les communs  : « [...] dans la pratique, j’ai rapidement constaté une privatisation

de l’espace public. Les espaces d’affichage, comme les panneaux quatre par trois, par exemple,

étaient monopolisés par des produits commerciaux, ceux qui pouvaient se les payer. L’espace

urbain est saturé de signes marchands ou administratifs, et il ne reste plus grand-chose pour les

citoyen·nes.  C’est  ce  constat  qui  a  motivé  la  création  d’Agrafmobile  :  pour  réfléchir  à  des

démarches de reconquête de l’espace public, pour recréer une agora, et pour « pirater » cette

privatisation. Dans ma conception un peu idéalisée de l’agora, celle-ci est à l’image de l’imaginaire

des habitant·es. Et pour moi, c’est là une première définition du commun : rendre à nouveau

l’espace public à celles et ceux qui le vivent
22

 ».

Assez proche de Malte Martin et de ses préoccupations pour l’espace public, c’est aussi par ce

biais qu’Étienne Delprat en vient définir les communs de façon personnelle : « Mon intérêt pour la

notion de commun s’est développé par deux biais principaux. Le premier est lié à ma pratique de

l’espace public. Travailler sur l’espace public, c’est non seulement concevoir sa matérialité, mais

aussi prendre en compte les dynamiques sociales et politiques qui s’y jouent. L’espace public peut

être vu comme une forme de commun, car il implique une gestion collective, une co-construction et

une négociation permanente avec les institutions qui en ont la charge
23

 ».



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 6/17

Proches de ces derniers, d’autres proposent une mise au point en forme d’une définition des

communs à la fois plus large et en adéquation avec la définition retenue par les spécialistes de ces

questions. De ce point de vue, c’est Lilian Ricaud qui s’impose : « ça fait une quinzaine d’années

que je m’intéresse à ce qu’on appelle les communs. Ce n’est pas juste un partage de contenu

comme on le voit  souvent. Il  y a une vraie différence entre mettre un document en ligne, et

construire un commun. Un commun, c’est  aussi  un processus social,  ce sont  des règles de

gestion, des pratiques partagées, une communauté qui vit autour d’une ressource ».

2.5.3 La démarche inhérente aux communs

Parfois, l’entrée par la pratique et la théorie conduit bien à des définitions des communs, mais

aussi à intérêt pour la « démarche » des communs, à la manière d’en constituer un :

« [...] on utiliserait le terme “commun” peut-être plutôt dans le sens du “manifeste

compositionniste” de Bruno Latour : c’est-à-dire qu’on part du principe qu’il n’y a pas

de commun, qu’il faut le composer. Donc, comment se mettre en mouvement pour

poser une société à partir de personnes qui, a priori, n’ont pas de commun ensemble,

comment  trouver  du commun et  comment  créer  du commun.  Cela se rapproche

davantage  d’une  approche  avec  plusieurs  références  anglo-saxonnes.  Je  pense

notamment au petit livre An Atlas of Commoning. En anglais, ils font la différence

entre  “commons”  et  “commoning”,  et  ils  utilisent  le  terme “commun”  comme une

approche qui pourrait ressembler à “mettre en commun”, ou “communiser”. Ce verbe-

là nous intéresse, étant donné que ce qui touche au commun, ce qui nous intéresse,

c’est  moins  les  communs  en  eux-mêmes  mais  plutôt  comment  on  crée  des

communs » (Théo Mouzard
24

).

Parfois, cette démarche est appelée « méthode » :

« Le travail de Christopher Alexander, l’auteur du Pattern Language, qui a influencé la

création de Wikipédia et aussi l’approche des design patterns dans l’informatique, est

une référence pour moi. Il a proposé une méthode où l’on conçoit en partant des

usages et des configurations existantes, que ce soit à l’échelle d’une maison ou d’un

quartier. Cette approche a ensuite inspiré l’agilité en informatique. Personnellement, je

l’ai réinterprétée dans des projets où on co-conçoit avec les usagers. Par exemple, on

part d’un plan papier très simple, un croquis à la main, et on fait évoluer le projet en

impliquant les gens à chaque étape – avec des maquettes, des modèles, des allers-

retours sur le terrain… » (Lilian Ricaud).

2.5.4 Un corpus liant économie et politique, pensées critiques et sociologie

C’est ainsi,  que progressivement, les entretiens esquissent un corpus de références pour les

communs. Sans surprise, ce corpus part d’Elinor Ostrom — mention est faite de la supposée

tragédie des communs et de sa réfutation par Elinor Ostrom (Christophe Laurens, Rémi Astruc
25

)

—, autrement dit de références économiques. C’est ainsi qu’on peut entendre le propos d’Etienne

Delprat : « Cette approche [des communs] a aussi une dimension économique, dans la mesure où

elle dissocie la propriété de l’usage et propose d’autres modalités de gouvernance et de gestion

collective. Assez rapidement, et en étant proche des travaux de Pascal Nicolas-Le Strat, j’ai été

amené à m’intéresser à la notion de “commun oppositionnel”, qui m’a permis de développer l’idée

d’une “architecture oppositionnelle” ».

Toutefois, le corpus va se déployer vers des références plus philosophiques, liées à la philosophie

politique : « Je me suis intéressé aux communs comme un prolongement et dans un sens un

renouvellement de la problématique du commun et de la communauté. Pour moi, la pensée source

est celle du philosophe Jean-Luc Nancy qui dans les années 80 (XX
e

 siècle) a, parmi les premiers,



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 7/17

posé la question de savoir ce qui pouvait et devait subsister de l’idée du commun, à la suite de

l’effondrement du communisme soviétique, qui en avait trahi l’espoir »  (Christophe Laurens) et «

Les communs reprennent essentiellement une partie de cette interrogation plus générale à partir

d’une réflexion socio-économique, issue des travaux en particulier d’Elinor Ostrom, et apparue

surtout en France à la suite des publications de Pierre Dardot et Christian Laval » (Rémi Astruc).

C’est encore ces références politiques que l’on retrouve chez Étienne Delprat : « Dans le domaine

du design, cette notion a pris une place importante, notamment à travers l’open design ou le

design écosocial, qui mettent en avant le partage des connaissances. Mais ce qui m’a vraiment

marqué, c’est  la vision des communs développée par Elinor Ostrom et Christian Laval.  Leur

approche dépasse la seule question du partage des ressources pour poser un véritable enjeu

politique : comment redéfinir les modes de gouvernance et de prise de décision collective autour

de ce que nous considérons comme un bien commun ? ».

Cependant, certains entretiens font apparaître des références ancrées dans les pensées critiques :

« Pendant mes études je rencontre François Flahault, et découvre ce qu’il  nomme “les biens

communs vécus”, des choses qui n’existent que dans le partage et qui ne sont pas achetables.

Après je vais vraiment aimer la lecture des œuvres de Silvia Federici, Caliban et la sorcière bien

sûr mais surtout Réenchanter le monde : le féminisme et la politique des communs, grosse claque

! Après il y aussi Ivan Illich, je mettrais Une société sans école sur cette question des communs

(j’aurais entre-temps fait quelques années d’instruction en famille avec mes enfants). Et les livres

de l’allemand P.M., notamment Bolo’Bolo mais aussi Voisinages et communs. » (Nicolas Filloque).

Plus liées au champ du design, certains font état de rencontres avec des références liant design et

sociologie : « Sylvia Fredriksson », designer et enseignante, pour Élise Rigot et Pauline Gourlet
26

.

3. Origine des communs

La progression de l’entretien vise à faire passer d’une « rencontre » personnelle à une réflexion

plus générale sur « l’origine » des communs, c’est-à-dire à ce pourquoi un commun advient. Cette

origine, ce pourquoi des communs, reste diversement assignée sans toutefois être contradictoire.

3.1 Communs situés et éthique : bénéfices matériels et
immatériels

Pour plusieurs des designers enquêtés, l’origine d’un commun est localement située : il s’agit d’un

« besoin » lié à « un lieu » selon les mots de Damien Grava, et dans l’esprit de Kenneth Rabin
27

.

Comprendre que le commun naît d’une situation précise s’exprime aussi sous la forme de ce qu’on

appelle la « permanence » en architecture. C’est notamment le cas dans l’entretien d’Étienne

Delprat :  «Aujourd’hui, mon travail  de recherche s’ancre à Bagnolet, où je vis et travaille. Je

m’intéresse particulièrement à la figure de l’architecte-artiste-habitant,  développant l’hypothèse

selon laquelle l’engagement total – dans le travail, la recherche et la vie quotidienne – au sein d’un

même territoire permet de nourrir une réflexion et une action situées ».

Si un commun advient dans un lieu précis et pour résoudre un besoin « matériel », pourrait-on

dire, cela n’épuise cependant pas les raisons pour lesquelles émerge. Il est aussi question de

« responsabilité collective », « d’engagement » à l’égard des générations futures et à travers

d’autres pratiques sociales, soit un problème de nature éthique. C’est notamment le cas à travers

ce témoignage : «[...] je pense que l’essentiel réside surtout dans une prise de conscience et une

responsabilité collective. Par exemple, face aux ressources et à ce dont nous héritons, nous

sommes amenés à réfléchir  à ce que nous allons transmettre,  notamment dans un contexte

mondial incertain. Ce questionnement pousse certains à s’approprier la notion de commun, non

seulement comme une nécessité, mais aussi comme un engagement. L’émergence d’un commun

peut être liée à une quête, à une lutte, ou à la volonté de faire exister quelque chose qui n’existe

pas encore […] Ce qui me semble central, c’est que la quête du commun est avant tout une

recherche d’autres manières de faire et de s’organiser » (Étienne Delprat).



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 8/17

Le bénéfice attendu d’un commun, ce pourquoi  il  advient  est  donc à la fois « matériel  » et

« immatériel » : « Je crois que c’est au-delà de la question de la conception, c’est aussi à travers le

“faire”. Il y a une question très gratifiante dans le fait de participer à la fabrication d’un espace. Je

pense qu’à travers ça, il y a des bénéfices matériels qui sont clairement la transformation d’un

espace, et tout ce qu’on appelle les bénéfices immatériels, c’est à dire tout l’informel qu’il y a

derrière » (Léo Pouliquen).

3.2 Un problème écologique

En plus de répondre à un besoin situé dans un lieu et autant matériel qu’immatériel, le commun

émerge au regard du problème (actuel) de l’écologie qui, là encore, demeure lié à une éthique de

la  profession  :  «  L’enjeu  est  “écologique”  [...]  Cela  ne  peut  pas  se  limiter  à  une  pratique

professionnelle, c'est une éthique » (Christophe Laurens) ; « De mon point de vue, un commun

commence  lorsque  les  gens  collaborent  pour  surmonter  le  manque  de  ressources  ou  pour

améliorer la situation environnementale à travers des solutions innovantes, telles que l'innovation

sociale et technologique qui peut bénéficier à tous de manière égale » (Radwan Beshr).  Ou

encore : « Je le vois comme un truc lié peut-être à l’écologie, comme quoi il y a une course

effrénée à la matière pour satisfaire des besoins souvent individuels sauf, qu’en réalité, ça nous

impacte tous donc ça remet le fait qu’on est tous reliés dans cette affaire : donc ça nous oblige à

nous questionner de manière collective et avancer ensemble. Pour moi, un changement de notre

manière de nous voir sur notre planète nous oblige à nous voir de manière collective et à remettre

du commun parce que, pour moi, c’est ça la base en fait » (Élodie Elsenberger
28

).

Bien d’autres  témoignages désignent  le  problème de l’écologie  comme étant  à  l’origine  des

communs. Sans pouvoir les citer tous, un tout dernier, qui inscrit cette origine dans l’évolution de la

pratique du design, est particulièrement clair à ce sujet : « Les questions environnementales à

cette époque-là se posaient essentiellement comme des choses qu’il ne fallait plus faire. Nous

posions deux hypothèses : la première qui est de dire on ne va pas utiliser le design pour faire la

même chose en réduisant l’impact, on va l’utiliser pour faire autre chose pour inventer des styles

de vie durable. L’autre hypothèse était  de dire que ce n’est pas seulement dans la tête des

designers ou des sociologues que les choses peuvent sortir, il y a des gens que l’on a appelé des

communautés créatives qui,  dans leur coin, dans leur quartier ont déjà inventé des solutions

comme ça » (François Jégou).

3.3 Une souffrance

Besoin situé en un lieu donné, besoins/bénéfices matériels et immatériels sont désignés, avec

l’écologie,  comme  origines  des  communs.  Mais  quatre  autres  raisons  données  visent  plus

explicitement à identifier la « souffrance » que, dans notre enquête, nous plaçons à l’origine des

communs. En effet,  sur fond d’un contexte où « c'est plutôt  un sentiment d'insatisfaction qui

domine aujourd'hui », et dans la mesure où « la souffrance physique comme psychique n'a pas été

supprimée », [...] le capitalisme néolibéral et son hyper-industrialisation de toutes les dimensions

de la réalité et de la vie » produisant « une souffrance collective et individuelle tout à fait réelle »

(Ludovic Duhem), cette souffrance est diversement identifiée.

3.3.1 Trop plein et vide en matière de design

Expliquant ce pourquoi un commun advient, cette souffrance (des designers) est parfois liée à un

excès, un trop plein de signes graphiques dans l’espace public qui, lui, traduit une mainmise de la

part du secteur privé ou étatique, une confiscation de l’« Agora » entendue comme espace public

où l’on débat :



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 9/17

« Ce qu’on appelait autrefois l’Agora, l’espace public, devrait être un lieu partagé par

tous les habitants, un lieu où chacun peut déployer son imaginaire. Mais ce n’est plus

le  cas.  Aujourd’hui,  cet  espace  commun  est  colonisé  par  des  signes  privés  ou

administratifs. Cela peut générer une forme de souffrance individuelle, notamment en

tant que designer. Mais au-delà, on peut parler de vraie pollution visuelle. Il suffit de

regarder les entrées de villes périurbaines :  des séries de panneaux publicitaires

quatre par trois, parfois une dizaine, avant même d’atteindre la ville. C’est, à mon

sens, une forme de pollution,  tout  aussi  dommageable que les autres formes de

pollution. Et c’est précisément dans ce genre d’exemples que se situe, pour moi, une

certaine souffrance, mais aussi une motivation à faire autrement. Certes, cela touche

au visuel, mais on peut l’élargir à d’autres domaines. Prenons l’exemple du design

automobile : les formes actuelles des SUV ne peuvent être perçues que comme un

échec sociétal, et peut-être aussi une souffrance individuelle pour certains designers.

Et  on  sait  bien  tous  les  problèmes  que  cela  engendre  ensuite,  sur  le  plan

environnemental ou autre. Ce genre de constat peut s’appliquer à presque tous les

secteurs » (Malte Martin).

Et sur l’envers d’une souffrance liée à un excès, trop plein de signes graphiques, se situe aussi

une souffrance liée à une forme de vide, de vacance qui se dit comme une tension entre la

capacité à porter des questions et l’absence de collectif pour le faire, voire une vulnérabilité. On

peut ici penser à ce témoignage : « On était capable de porter des questions où on se sentait pas

forcément en force. Voilà, de pouvoir aussi partager nos vulnérabilités, nos questionnements entre

nous. Donc ça, ça a été une première rencontre avec cette idée du commun. Voilà de faire par le

collectif, un collectif de designers et de de chercheurs en design, de mettre en commun, quelque

part » (Élise Rigot).

3.3.2 Solitude, perte anthropologique de sens de l’existence

Cette souffrance des designers, qui explique pourquoi un commun advient, est aussi identifiée

comme « solitude » — « La souffrance que vous évoquez est la conséquence immédiate de cette

moderne solitude », énonce Christophe Laurens — et, de façon encore plus précise, elle leur

paraît liée à notre « modernité » : « Et s'il y a souffrance, ou insatisfaction, elle est du côté de

l'anthropologie et de ce mode de civilisation qu'est la modernité dans lequel nous sommes piégés

aujourd'hui » (Christophe Laurens).

Quant à cette « moderne solitude »,  elle  se précise comme « perte de sens de l’existence

humaine » à travers ce témoignage : « Oui je suis d’accord, mon expérience me montre que le

besoin des communs re-naît d’un sentiment de perte de sens de l’existence humaine en temps

d’ultra-individualisme marchand. L’uniformisation du monde, qui procède d'une réduction drastique

des possibles,  notamment esthétiques,  est  ressentie par beaucoup comme une perte et  une

violence insoutenable, une négation d’une part essentielle de notre condition humaine. Réinvestir

l’espace des communs du design, c’est soigner la blessure causée par une conception utilitariste

et mercantile du monde, au profit d’une expérience de réappropriation des mondes désirables

possibles et des modes de vie épanouissants que nous voulons y voir fleurir » (Rémi Astruc).

En somme, la souffrance que les designers éprouvent et à laquelle ils tentent de remédier par les

communs s’exprime en termes de solitude, d’une solitude qui, propre à notre modernité tardive,

n’en demeure pas moins partagée, ou partageable, par tout être humain : elle est anthropologique

en ce qu’elle confine à la perte du sens de l’existence humaine.

3.3.3 Tensions internes design : de l’origine à l’évolution du métier

On comprend aussi que les entretiens pointent, au-delà de la nature de la souffrance qui serait à

l’origine du commun, l’origine de l’origine, c’est-à-dire les causes de cette souffrance d’où, pour les

designers et sans doute pas seulement pour eux, naissent les communs.

Dans cette catégorie, se place ce témoignage, qui montre que la souffrance éprouvée par les



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 10/17

designers est liée à une tension originelle inhérente à la production en série de biens. Synonyme

de « démocratisation », de possibilité d’accéder à ces biens, cette production en série demeure

synonyme d’aliénation inhérente à l’« essor du capitalisme ». Il est dit :

« Cela renvoie, je pense, à un dilemme fondamental du design, présent dès ses

origines. Le design est né en Occident, au moment de la révolution industrielle, avec

l’arrivée de nouveaux moyens de production et de nouvelles technologies. D’un côté,

un potentiel émancipateur : la production de formes n’est plus réservée à une élite.

Pour illustrer : on ne parle plus de l’artisan d’art qui fabrique des fourchettes en argent

ciselées pour les aristocrates et la grande bourgeoisie. L’industriel, désormais, peut

faire appel à un designer pour concevoir une belle fourchette, qu’il reproduira à grande

échelle, et rendra accessible au plus grand nombre. Dans ce sens, le design porte un

projet de démocratisation culturelle. Mais en parallèle, il accompagne aussi l’essor du

capitalisme. Il  sert  à enjoliver,  à rendre présentables, tous les effets nocifs de la

production de masse. À les masquer, en quelque sorte. Je me souviens d’un exemple

— que j’ai moi-même rencontré dans mon parcours. On reprochait au design suisse,

aussi  brillant  soit-il,  de  produire  surtout  des  packagings  pour  l’industrie

pharmaceutique locale.  Notamment pour le DDT, ce pesticide aujourd’hui  interdit,

qu’on pourrait comparer au Monsanto de l’époque. Un produit toxique, destructeur du

vivant… mais qui était très bien packagé. Très bien vendu » (Malte Martin).

Et l’on saisit, dans les lignes qui suivent cet extrait, une reformulation de la souffrance qui est à

l’origine du commun sous cette forme : « C’est là qu’apparaît ce dilemme : est-ce que le designer

est seulement là pour emballer un produit sur lequel il n’a aucun pouvoir, même si ce produit est

issu d’un système destructeur ? Ou bien peut-il devenir un créateur global, qui travaille avec les

ingénieurs, avec la chaîne de production, pour concevoir des objets utiles, produits avec le moins

d’impact environnemental possible, les plus ergonomiques, les plus justes, les plus émancipateurs

? » (Malte Martin).

D’autres  témoignages  placent  l’origine  de  cette  souffrance  —  de  cette  «  vulnérabilité  »

économique et politique, de cette « fragilité » — et du commun susceptible d’y remédier dans

l’évolution même du métier confronté à l’ère de l’anthropocène où le développement de l’industrie

nous a fait entrer : « Je pense qu'il y a une espèce d'évidence qu'on ne peut pas faire tout seul [...]

: peut-être qu'aujourd'hui, on est quand même dans un temps de vulnérabilité, à la fois politique, à

la fois économique. Voilà, les notions d'anthropocène, en fait, je pense qu'on a un moment de

fragilité » (Élise Rigot).

Et du coup, cette souffrance est d’autant plus manifeste chez les jeunes qui entrent dans le

métier  et  vraisemblablement  pour  toute  une génération  de  jeunes :  «  Cela  fait  une dizaine

d’années que je côtoie des étudiants et étudiantes en design (à l’École Boulle et à l’Ensci) et j’ai pu

mesurer a ̀ quel point la ge ́ne ́ration de designers qui suit la mienne est pre ́occupe ́e, si ce n’est

afflige ́e, par des questions, fondamentales, portant sur la le ́gitimite ́, l’e ́thique et la responsabilite ́ du

design dans un monde dont ils mesurent les limites et les pe ́rils. On peut aussi penser au discours

de  re ́volte  prononce ́ en  avril  2022  par  les  e ́tudiants  et  e ́tudiantes  de  l’e ́cole  d’agronomie

AgroParisTech ! On s’en souvient, ils invitaient leurs pairs a ̀ bifurquer.  Ils te ́moignaient de la

manie ̀re dont de nombreux jeunes diplo ̂me ́s et diplo ̂me ́es, quelles que soient leurs formations,

pouvaient se sentir en porte-a ̀-faux, au moment de sortir de l’e ́cole, a ̀ l’ide ́e d’exercer leur me ́tier

dans un monde aux ressources limite ́es. Au me ̂me moment, pour son e ́dition de 2022, la Biennale

internationale Design de Saint-E ́tienne portait sur la the ́matique de la “bifurcation”. Ce qui préside

à l’avènement de communs en design, je pense que c’est cette conscience, ce poids qui pèse sur

les épaules des jeunes générations (notamment) de designers » (Camille Bosqué).

3.3.4 Le commun comme opportunité, plaisir de faire ensemble et vecteur
d’émancipation

Inhérente  au  métier  de  designer  lié  à  une  industrie  néfaste  pour  l’environnement,  dès  son



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 11/17

apparition, la souffrance est aussi à l’origine du commun car ce dernier apparaît comme une

opportunité pour retrouver des valeurs de partage, se saisir comme force, éprouver le plaisir de

coopérer. On peut en effet entendre qu’il s’agit d’un « retour au partage dans une société où

l’individualisme est de plus en plus important », de « mutualiser nos forces et nos ressources dans

un contexte social  et  économique parfois néfaste pour la création ou l’accès à la création »

(Soumaya Nader) Ou encore, comme le dit Michel Briand : « Pour moi, les communs naissent

avant tout du plaisir de coopérer. C’est une disposition naturelle des êtres humains, bridée par

l’éducation et nos institutions. Les communs sont une façon de se réapproprier cette capacité. » Et

d’ajouter  :  [...]  La pratique des communs, pour moi, naît du plaisir de faire ensemble, de la

coopération au quotidien, bien avant l’usage des outils numériques ».

Autant dire que, face à la souffrance, les communs sont vécus comme une forme de résistance, un

vecteur d’émancipation et d’ouverture vers des manières plus « démocratiques » de pratiquer le

design et de produire de la connaissance : « Je dirais que l’avènement des communs en design

naît de la nécessité de résister et s'émanciper aux/des structures dominantes et d’ouvrir  des

espaces de création autonomes, inclusifs et expérimentaux. L'open design permet le partage des

savoirs plutôt que de capitaliser dessus, en expérimentant collectivement plutôt qu’en suivant des

standards productivistes, et en remettant en question la propriété des outils et des créations, il

ouvre des perspectives vers des formes de production et de création qui ne sont plus dictées par

le profit, mais par la nécessité, la solidarité et la subversion » (Chloé Desmoineaux
29

). Ou encore :

« Pour que le partage de connaissances soit une alternative anti-propriétaire, anti-spéculative,

anti-entente intéressée, il  faut qu'elle ait  une visée émancipatrice (éducation et autonomie) et

démocratique (discussion collective sur les sources, le contenu et les interprétations). À cet égard,

réclamer un partage de connaissance sur la situation problématique locale entre composantes

écologiques  et  composantes  sociales,  est  plus  qu'une  récolte  d'information  pour  instruire  le

contexte  d'intervention  du  design,  c'est  une  exigence  démocratique  d'émancipation  par  la

circulation et l'appropriation des connaissances » (Ludovic Duhem).

Sans  vouloir  réduire  la  portée  de  ces  témoignages,  le  design  et  les  communs  ne  peuvent

cependant  pas  être  vus  comme une  panacée.  Certains  enquêtés  soulignent  le  fait  que  les

designers « s’éreintent », y compris au sein des communs qui demeurent des lieux « précaires de

travail qui aboutissent, parfois, à l’opposé de ce qu’ils vaudraient atteindre »  : « J’ai fréquenté

plusieurs ateliers partagés à Marseille, proches de l’esprit  des tiers-lieux : loyers accessibles,

mutualisation des outils, vie collective. Ce sont des espaces riches d’apprentissage, mais aussi

très précaires :  fatigue des porteurs  de projets,  dépendance aux subventions,  baux fragiles,

demande de contreparties (effet vitrine), et souvent utilisés pour accompagner des processus de

gentrification» (Pola Noury).

4. Tiers-lieu de recherche

4.1 Des lieux existants à fédérer et à renommer

Le quatrième volet de notre enquête vise à établir dans quelle mesure un « tiers-lieu de recherche

en design » peut intéresser les designers. Un premier type de réponse consiste à dire que ces

communs consacrés à la recherche existent déjà, et certains designers soulignent qu’il y aurait

même une forme de rivalité entre université et tiers-lieux : « plus ça va, plus autour de moi les

gens quittent l’université pour ces espaces, ça doit dire quelque chose... » (Nicolas Filloque).

Quoi qu’il en soit, un problème demeure quand il s’agit d’identifier ces espaces : « Dans mon

expérience, cela existe déjà… ce sont tous ces lieux de soin et  de services sociaux où les

citoyens, les experts (du secteur social et du secteur lucratif), et les professionnels créatifs se

rencontrent et coopèrent » (Cristian Campagnaro
30

).

En effet, un tiers de recherche en design ne peut se réduire à un seul domaine d’intervention, le

care en l’occurrence. Et à cette première difficulté s’ajoute une confusion de ce que serait un tiers-

lieu de recherche avec l’existence des collectifs pluridisciplinaires : « Bien sûr ! Et ce genre de



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 12/17

lieux  existe  déjà  par  endroits.  Des  collectifs  mêlent  souvent  designers,  sociologues,

anthropologues…  »  (Malte  Martin).

Cependant, tous ceux qui pensent que de tels tiers-lieux de recherche existent concèdent qu’il

faudrait fédérer ces lieux de recherche existants. C’est ainsi qu’on peut lire : « Il faut juste que ces

lieux ne restent pas en vase clos. Ils doivent influer sur les processus de production à grande

échelle. Sinon, ils restent des coups d’éclat isolés (Malte Martin). Ou encore :

« Mais des lieux comme ceux-là existent déjà, au moins partiellement. Il  y a par

exemple La MYNE à Lyon, que vous connaissez peut-être, ou La Mine à Paris. Ces

lieux rassemblent des chercheurs, des designers, des gens qui travaillent sur des

enjeux communs à l’échelle européenne. Parfois, ce sont des lieux très concrets,

parfois des réseaux. Il y a aussi des portails comme Tiers-Lieux Edu ou Movilab qui

documentent et partagent énormément de ressources sur la manière de faire vivre un

tiers-lieu, de le gérer, d’y pratiquer du design, de penser la gouvernance, etc. Donc je

dirais que ce type d’espaces existe déjà. Il manque peut-être une mise en réseau plus

formelle entre tous ces acteurs, mais les pratiques, elles, sont bien vivantes. » (Lilian

Ricaud).

Il faudrait donc penser, avec la majorité des enquêtés, que ces lieux sont à créer, ou tout au moins

à renommer, ce qui s’exprime sous cette forme : « [...] la manière dont la question est formulée est

intéressante, car elle sous-entend qu’un tel espace reste à imaginer. Or, ces lieux existent déjà

sous différentes formes. Le terme de “tiers-lieu” est très en vogue, mais personnellement,  je

préfère parler de “lieu tiers”. La nuance est importante : il ne s’agit pas tant de créer un type

d’espace spécifique que de réfléchir à la manière dont certains lieux peuvent remplir cette fonction

intermédiaire » (Étienne Delprat).

4.2 Des lieux à créer : éventuellement situés, assurément
écologiques, soucieux d’esthétique et de recherche
opérationnelle ou applicative

Un second type de réponse exprime que ces communs dédiés à la recherche auraient pu exister,

comme ceux promus par Tony Côme (Élise Rigot), et donc n’existent pas encore. L’intérêt et

l’acceptation à participer à ces tiers-lieux de recherche en devenir est alors conditionnée à leur «

réalité concrète » (Marie Compagnon 
31

).

La première condition est que ce type de tiers-lieu soit situé : « On dirait “oui”, dans l’absolu.

Après, pour aller plus loin il faut que ça puisse incarner pleins de choses. Par exemple, nous, on

est très attachés à travailler dans des territoires spécifiques, car on voulait habiter là. Il y a la

question du “où ?” qui est très importante, parce qu’on ne dissocie pas notre travail et les lieux

dans lesquels on voulait être. Il y a pleins de modalités qui feraient que le projet est vivant ou pas,

est crédible, désirable. Quand on est praticien, on est toujours dans la question de la recherche

dans la création » (Léo Pouliquen). Mais ce point semble être mis en tension, car la situation peut

être vue comme un blocage. Dès lors, c’est plutôt un lieu mobile et éphémère qui est souhaité :

« […] il me semble que le futur du “commun” en design, pour être le plus libre possible, ne peux

avoir  lieu qu’en dehors de nos systèmes classiques,  de manière anarchique,  sans lieu fixe,

éphémère. Je pense qu’internet reste,  encore aujourd’hui,  une des pistes principales » (Pola

Noury).

Deuxièmement, l’acceptation à y participer est conditionnée à la finalité d’un tel commun dédié à la

recherche, car il doit être « écologique » (Christophe Laurens), et ne pas sacrifier l’ « esthétique »,

dans la mesure où « la dimension esthétique et poétique de la lutte pour les communs [...] est pour

moi essentielle et peut-être même première : pas de politique des communs sans une vision

esthétique de ceux-ci, et le design est directement en prise sur ce point » (Rémi Astruc). En

revenant avec un des enquêté sur les dynamiques de tiers-lieux, souvent installés dans des friches



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 13/17

ou des quartiers  populaires,  on peut  lire  :  «  Le problème,  c’est  qu’on y  importe  nos codes

esthétiques, souvent étudiants, qui ne permettent pas aux habitants de se projeter dans une vie

meilleure. Ce sont des lieux parfois éphémères, pauvres en moyens, et les habitants finissent par

se dire “on n’a pas droit à mieux”. Je pense que l’on peut interroger cette esthétique “bricolée”,

c’est-à-dire “palette + récup”, qui fait sens pour nous mais pas forcément pour ceux qui vivent là

toute l’année. L’exemple que je donne souvent, c’est quand je travaillais à l’usine l’été quand j’étais

étudiant. J’allais trop vite sur la chaîne, les ouvrières m’ont dit : “Ralentis ! Toi tu repars dans un

mois, nous on fait ça toute notre vie”. C’est la même chose ici : on fait un projet pour trois mois,

mais les usagers doivent vivre avec le projet sur une période beaucoup plus longue » (Malte

Martin).

Troisièmement, les tiers-lieux ne pourraient faire l’économie d’une critique, car ils se sont fait

rattraper par le type d’économie marchande dont ils voulaient s’extraire et parce qu’ils se situent à

peine au niveau de « l’éducation populaire », et donc non pas de la recherche. On peut en effet

lire : « Le mouvement multiforme des tiers-lieux est particulièrement intéressant dans ses principes

et ses ambitions. Mais la promesse portée initialement, ou du moins celle à laquelle on avait envie

de croire, a été quelque peu déçue [...] Dans le pire des cas, les tiers-lieux sont devenus des lieux

de consommation comme les autres, ou alors de simples loisirs pour produire des objets inutiles

en plus de la consommation ordinaire avec l'illusion narcissique de l'avoir fait “soi-même”. Dans le

meilleur des cas, c'est une forme d'éducation populaire, d'autonomisation dans la production et la

réparation, d'ouverture à autre chose que l'accumulation matérielle infinie » (Ludovic Duhem). Mais

c’est signifier quelle est la condition de la participation : il faudrait qu’un tiers-lieu de recherche ne

renie pas la promesse des origines, qu’il soit solidaire du design compris comme « écosocial » et

qu’il soit fondée sur une critique radicale ! C’est en effet Ludovic Duhem qui énonce « Si donc, un

tiers-lieu qui aurait vocation à renouveler la théorie et la pratique du design par les communs était

proposé, j'aurais bien sûr grand plaisir à y participer. Mais il devrait s'inscrire d'emblée dans une

ambition de design (écosocial) des communs, c'est-à-dire de conception, d'expérimentation et de

critique à la fois de la situation dans laquelle nous sommes aujourd'hui, du design appliqué aux

communs ou au service des communs, et des communs eux-mêmes ».

Mais il n’est pas tout seul à soumettre sa participation à la condition d’un tiers-lieu éminemment

critique. On peut en effet lire : « Donc un tiers-lieu commun, dédié à la recherche pratique et

théorique en design, pourquoi pas ? Donner accès, ouvrir, partager, réunir designers, chercheurs

et usagers, c’est une belle intention, qui peut rappeler celle des living labs, à l’époque où c’était

aussi à la mode. Mais je pense qu’il ne faut pas oublier que ces lieux (tiers-lieux ou autres espaces

de  friction)  sont  qualifiés  par  le  philosophe  allemand  Oskar  Negt  d’“espaces  publics

oppositionnels” et par le sociologue Pascal Nicolas-Le Strat de “communs oppositionnels“, et c’est

une idée que je  pense importante  :  ces  lieux  doivent  être  investis  collectivement  dans une

dynamique de contribution qui doit participer a ̀ formuler, d’une manie ̀re ou d’une autre, une critique

ou une alternative aux mode ̀les dominants. Où et face à quoi, ou en réponse à quoi ce tiers-lieu

commun de recherche en design se positionnerait-il? » (Camille Bosqué).

Enfin, la participation est conditionnée à une type de recherche qui renforce la pratique, soit une

forme de recherche opérationnelle ou appliquée à l’éducation populaire et  féministe.  Radwan

Beshr porte la première partie de cette condition : « En Jordanie, bien qu'il n'existe actuellement

pas d'espace partagé similaire, nous aspirons à créer de tels lieux qui permettent aux designers,

chercheurs et utilisateurs de travailler ensemble dans un environnement favorisant la coopération

durable. Si un espace commun de recherche en design était mis en place, je crois qu'il aurait un

impact considérable pour renforcer le travail d'équipe et développer de nouvelles idées pouvant

être appliquées de manière pratique. Ce serait un grand plaisir pour moi de participer à de tels

espaces collaboratifs qui contribuent à la progression et à l'innovation dans le domaine du design

au sein de la société ». Camille Desmoineaux énonce la seconde : « Oui, je suis déjà à l'origine

d'un espace de création et expérimentation numérique et technique de ce genre [...] Ce qui motive

cet espace, c'est l'émancipation technique féministe, la création en collectif, l'accessibilité par la

mise en commun d'outil, l'auto-formation à partir de base féministe et d'éducation populaire ».



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 14/17

4.3 Analyse des difficultés liées à un tel commun de
recherche 

Il n’en reste pas moins que cette création d’un commun dédié à la recherche, même conditionnée

plutôt clairement, paraît difficile. Certains analysent en effet ces difficultés, ce qui explique peut-

être également pourquoi se pose la question de l’existence déjà acquise ou à venir.

4.3.1 Freins culturels, absence de culture partagée du commun par les
acteurs et des institutions

Ces difficultés peuvent être externes à un tel commun de recherche. Les communs liés à la

recherche seraient en quelque sorte empêchés par « des freins culturels » — « Je suis convaincu

que les freins au développement des communs et de la coopération ouverte sont avant tout des

freins  culturels.  Ce  sont  des  logiques  profondément  ancrées  dans  les  façons  de  faire  des

décideurs, des responsables politiques, des institutions universitaires ou des experts : culture de la

compétition, de la maîtrise du discours, du contrôle » (Michel Briand) —, voire par une absence de

« culture partagée » du commun par les acteurs : « Pour que ce type de tiers-lieu fonctionne

vraiment, il faut qu’il y ait, sur un territoire donné, une culture partagée entre enseignants, agents

publics, associations, designers… Et ce n’est pas toujours le cas » (Michel Briand). Pourquoi est-

ce ainsi ? Le même enquêté répond en alléguant, encore une fois, une absence de culture de ce

qu’est et de ce comment fonctionne un commun de la part des institutions : « […] coordonner un

commun, ce n’est pas centraliser, c’est animer, encourager, faciliter.  Et ça, ce n’est pas une

évidence. C’est même souvent ce qui coince. Parce que la coopération ouverte n’est pas juste un

outil ou une méthode, c’est une culture. Et cette culture est encore fragile : elle demande un

véritable engagement, une remise en question des habitudes institutionnelles » (Michel Briand).

4.3.2 Limites des acteurs dans le système éducatif

Un autre  empêchement  tient  aux motivations des acteurs  particuliers  que sont  les  étudiants

designers ou de leurs enseignants : « C’est aussi une question d’étudiant et d’étudiante, c’est à

dire que les étudiants et les étudiantes qui font du design, est-ce qu’ils le font pour aboutir à ce

dont on parle, ou est-ce qu’ils le font parce qu’ils ont une image du design de revue qui se traduit

souvent par de la création de besoins, de l’invention de nouveaux objets pour chaque problème

nouveau ? Les profs sont parfois un problème parce qu'ils ont été des enseignants formés à un

design un peu traditionnel,  et  le design dont on parle convoque d’abord beaucoup moins de

choses sur les produits que sur les services, beaucoup plus de choses sur les systèmes d’acteurs

que sur  les  simplement  produits  et  services  ...  Cela  suppose aussi  une évolution  du  corps

enseignant dans le monde du design » (François Jégou).

4.3.3 Disciplinarité, auctorialité et droits d’auteur

Mais il y aussi des difficultés internes et plus spécifiques encore au commun de recherche. Il en

est ainsi des problèmes de disciplinarité, d’auctorialité et de droits d’auteur, difficiles à dépasser.

Pour la disciplinarité, on peut lire : « C’est une proposition intéressante et plus compliquée qu’il n’y

paraît.  Elle  repose  sur  la  possibilité  d’accéder  réellement  à  une  véritable  pluri-  ou  trans-

disciplinarité et ainsi à un autre rapport au savoir et à la pédagogie. Cela demande de bousculer

beaucoup des positions généralement tenues pour acquises ou perçues comme imposées, pour

se mettre dans les dispositions d’esprit et de corps où il n’y a plus ni expert ni ignorant, mais un

autre rapport, commun, justement, au “faire”, au double sens du “que faire ?” et du “comment faire

?”. L’effort à produire est immense mais il vaut le coup d’être tenté, à partir de ce qui me semble

être  la  vertu  cardinale  d’un  tel  déploiement  :  la  bonne  volonté  et  la  bienveillance,  affects

communautaires par excellence » (Rémi Astruc).

Pour les questions liées à l’auctorialité, il  faut comprendre qu’il  existe une tension car si « le

commun vient percuter la question du travail d’auteur·es » (Nicolas Filloque), et si le commun sous

forme de « science ouverte » est souhaitable, cette ouverture étant « primordiale », la pratique du

design et plus largement de la recherche plaide en faveur de « l’autorat» (Élise Rigot), et donc

celle des droits d’auteur (Élodie Elsenberger).



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 15/17

À ce titre, la proposition d’un commun éditorial reste une piste à interroger. En effet, il permet de

toucher  un lectorat  plus large que celui  des seuls  spécialistes,  chercheurs,  designers,  et  de

réfléchir à l’évolution des formats éditoriaux proposés, comme le suggèrent ces quelques phrases :

« C’est aussi des communs le fait de faire des choses qui sont peut-être pas des vrais livres au

sens de publications faites par un éditeur. Nos utilisateurs ne sont pas des lecteurs ou très peu

sont des lecteurs de la littérature scientifique, et le design suppose une typologie de publication

dans lequel il y a un équilibre entre l’écrit, l’image et le dessin, ce qui est un petit peu difficile pour

les éditeurs à faire entrer dans une librairie. On a choisi nous de faire de la publication autoportée

par “Stratégique design scénario Publishing” qui est diffusée gratuitement » (François Jégou).

4.4 Le rejet 

Dans l’hypothèse où ces lieux sont à créer, la proposition d’un commun dédié à la recherche reçoit

aussi  des  refus  motivés  par  l’idée  que  ce  type  de  lieu  peut  renvoyer  à  une  communauté

opportuniste et close sur elle-même : « Non. J’suis très très sceptique, j’en ai jamais vraiment

fréquenté, et c’est plutôt une blague dans le milieu on les considère surtout comme des suceurs de

subventions [rire] que des outils vraiment au bénéfice du bien commun […] Moi j’ai l’image d’un

FabLab comme quelque chose de pas du tout ouvert mais fréquenté par des espèces de nerds,

des mecs qui se font plaisir en achetant des imprimantes 3D » (Adrien Zammit).

Et  ce  refus  n’est  pas  seulement  dû  à  l’assimilation  rapide  entre  FabLabs  et  Tiers-lieux  de

recherche. Les motivations invoquées sont qu’un tel lieu serait trop « abstrait », trop « spécialisé »

« ressemblerait trop « au travail » et ne serait pas « fun ». On peut en effet lire : « Non, je ne

pense pas. Je pense que ces sujets sont trop abstraits pour moi. J’aurais besoin d’un lieu qui offre

des services plus concrets, directement associés à des besoins de la vie quotidienne. Et je pense

que j’aurais besoin d’un lieu qui soit fun, qui donne envie, dans lequel je n’ai pas l’impression

d’aller au travail. Un hackerspace avec des chercheurs sur le design, ça me fait trop penser au

travail » (Théo Mouzard).

Une autre raison est évoquée pour expliciter qu’on ne fréquenterait pas un tel lieu. La clôture du

lieu serait liée à son caractère « bourgeois », « hyper élitiste »  : « Parfois, avec une approche trop

théorique ou trop spécialisée,  comme on a tendance à avoir  dans le  champ de la  création

artistique, le travail de conception et de création artistique s’adresse à une toute petite partie de

gens. C’est hyper élitiste, d’ailleurs c’est assez bourgeois comme démarche. L’architecture, le

design, l’art, ce sont des choses qui sont assez bourgeoises » (Théo Mouzard). Mais ce rejet est

aussitôt assorti d’un souhait et d’une question qui vaut pour condition : « J’aurais besoin que ce

soit un lieu qui propose des activités accessibles à tout le monde, et pas seulement à une frange

spécialisée de la société [...] il faudrait que ce soit un lieu vraiment collectif et commun, dans ce

sens-là, un lieu qui s’adresse à mes voisins, à mes amis, à mes frères et sœurs, à tout le monde.

Donc la question est : comment s’adresser à tout le monde ? » (Théo Mouzard).

5. Pour ne pas conclure...

Les entretiens menés étant semi-directifs, les designers qui investissent le temps de parole libre

mettent l’accent sur leur attachement au commun et, en fin de compte, sur ce en quoi le ou les

communs comptent pour eux.

Certains d’entre eux terminent en pointant la nécessité de bien définir le terme de « commun » et

de tiers-lieu en les resituant d’un point de vue politique : « pour moi, les communs c’est un vrai

acte politique, qui remet en question la notion de propriété privée et je pense que c’est vraiment

très important de toujours l’avoir en tête pour éviter que ça ne devienne qu’un mot valise comme

un autre, et que ça tombe dans les oubliettes des mots, des mots récupérés par les politiques et

autres » (Damien Grava). Il faut en effet se méfier, selon d’autres, des flottements définitionnels :

« Aujourd’hui, on met le FabLab — et le tiers-lieu — à toutes les sauces (si j’ose dire), et je pense

que c’est  souvent  dommage car  en suivant  un effet  de mode,  on risque de perdre le  sens

fondamental de ces lieux » (Camille Bosqué).



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 16/17

D’autres encore rappellent que « s'il y a un commun que la modernité s'est appliquée à défaire de

façon systématique et auquel je suis attaché c'est l'habitation poétique de la terre. » (Christophe

Laurens)  et,  plus  généralement,  qu’il  y  a  urgence  à  se  préoccuper  des  communs,  car  les

« regrets » ne sont pas fondateurs en matière de futur : « Nos systèmes symboliques partagés, et

les manières fondamentales dont nous donnons du sens au monde à travers eux, peuvent être

menacés  par  des  manipulations  délibérées  (postures,  marchandisation,  polarisation)  les

transformant en formes d’insignifiance socialement médiatisées.  Ces actes intentionnels nous

conditionnent  à  accepter  la  perte  dévastatrice  comme  caractéristique  normale  de  notre

environnement culturel actuel. Mais le défaitisme ne deviendra jamais une valeur culturelle. Le

regret ne deviendra pas un nouveau commun» (Kenneth Rabin)

Enfin, certains designers se rencontrent sur une métaphore écologique, faisant du « compostage »

des  idées  —  du  caractère  heuristique  de  l’archive,  donc  —  la  condition  d’un  commun  de

recherche. Cela s’entend à travers ce témoignage :  « Oui,  je trouve intéressant d’aborder la

question de la transmission et de la durabilité des communs. Qu’est-ce qui fait qu’un commun peut

continuer d’exister même quand les personnes qui l’ont initié ne sont plus là ? Comment faire

transmettre les savoirs, les outils, les pratiques, sans qu’ils se perdent ? Il y a là un enjeu de

documentation, de transmission intergénérationnelle. Et aussi un enjeu de pensée “compostable” :

comment les communs peuvent se transformer, muter, nourrir d’autres communs à venir ? C’est

une logique inspirée du vivant : un commun, ça naît, ça vit, ça meurt peut-être, mais ça peut

fertiliser  autre  chose.  C’est  pour  ça  qu’il  faut  penser  à  des  formats  ouverts,  facilement

réappropriables, transmissibles. Il faut rendre les pratiques et les objets produits transférables.

Sinon, on les perd. » (Lilian Ricaud) Et encore à travers celui-ci : « […] une idée à laquelle je tiens

: celle du compostage des idées. Quand une association ou une personne termine une étape, il

faudrait documenter ce qui a été fait, pour laisser une trace utile aux autres. C’est ce qu’on a fait

avec l’association Vecam : nous avons confié à la sociologue Anne Bellon la tâche de retracer

l’histoire de la structure avant sa fermeture. Selon moi, ce principe devrait s’appliquer partout.

Pourquoi ne pas imaginer qu’un enseignant qui part à la retraite composte son travail, ses cours,

ses contenus ? Ce serait un bien commun précieux, au lieu de laisser mourir ce travail dans un

disque dur » (Michel Briand).

Autant de recommandations à garder à l’esprit et de pistes méthodologiques à explorer...



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:23:17, depuis le 216.73.216.110 17/17

Les volets 1 et 2 sont respectivement consultables sur :1.

https://journal.dampress.org/words/le-design-et-ses-pratiques-volet-1-questions-de-temps,

(consulté le 9 mai 2025) et

https://journal.dampress.org/words/le-design-et-ses-pratiques-volet-2-de-la-reconnaissance

-a-laction (consulté le 9 mai 2025). 

Pour prendre connaissance de cette théorie critique, voir Catherine Chomarat-Ruiz, À2.

l’écoute du design, une théorie critique, Bagnolet, L’échappée belle, 2025. 

Sur ce point, voir le témoignage de Denis PODALYDÈS, « La misère du monde », dans3.

Denis PODALYDÈS, L’ami de la famille. Souvenirs de Pierre Bourdieu, Paris, Julliard,

Camera Obscure, 2025, p. 113 et suivantes. 

Ils ont témoigné de leur expérience dans ce domaine, ou sont référencés sur les sites de4.

collectifs dédiés à ces questions. 

Les passages soulignés dans les extraits cités sont de notre fait. 5.

Célestine Bel a mené l’entretien. 6.

Tristan Le Dem a mené l’entretien. 7.

Catherine Chomarat-Ruiz a mené l’entretien. 8.

Léa Becquet a mené l’entretien. 9.

L’entretien a été mené par Oula Al Chayb. 10.

Brice Barthez a conduit l’entretien. 11.

L’entretien a été conduit par Sophie Montet. 12.

Sophie Montet a conduit l’entretien. 13.

Léa Becquet a conduit l’entretien. 14.

Catherine Chomarat-Ruiz a conduit l’entretien. 15.

Brice Barthez a mené l’entretien. 16.

Marie Desthomas a conduit l’entretien. 17.

Klara Kuchcakova a conduit l’entretien. 18.

Camille Blouin a mené l’entretien. 19.

Tristan Le Dem a réalisé l’entretien. 20.

Oula Al Chayb a conduit l’entretien. 21.

C’est Léa Becquet qui a conduit l’entretien. 22.

Marie Desthomas a conduit l’entretien. 23.

Melhia Rym a conduit l’entretien. 24.

L’entretien avec Rémi Astruc a été conduit par Célestine Bel. 25.

L’entretien a été conduit par Camille Blouin pour Elise Rigot, et par Léa Becquet pour Élise26.

Rigot. 

C’est Oula Al Chayb qui a mené l’entretien. 27.

Klara Kuchcakova a conduit l’entretien. 28.

Entretien mené par Brice Barthez. 29.

L’entretien a été conduit par Rym Meliha. 30.

l'entretien est conduit par Léa Becquet 31.


