
Design
Arts
Médias

Conversation avec Ludovic Duhem

Catherine Chomarat-Ruiz

2025-06-30



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:24:15, depuis le 216.73.216.110 2/14

L'entretien qui suit s'est déroulé sous forme d'échange de courriels. Ludovic Duhem est philosophe

de formation et plasticien, spécialiste du design écosocial. Il enseigne à la Haute école des arts du

Rhin (Strasbourg), poursuit ces travaux de recherche sur le design aux prises avec les territoires,

tout en ne délaissant pas ses activités de création.

Le 24 janv. 2025 à 11:03, Catherine Chomarat-Ruiz a écrit :

Cher Ludovic,

Tout d'abord merci de m’accorder de ton temps pour réaliser notre enquête sur le design et ses

pratiques. Notre conversation,  qui  va plus précisément porter  sur le design et  les communs,

comporte quatre volets. Le premier vise à te présenter à nos lecteurs. Pourrais-tu tout d’abord dire

quelques mots sur ta formation et sur le type de structure (université, école, entreprise…) dans

laquelle tu travailles actuellement ?

 

Merci !

Catherine 



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:24:15, depuis le 216.73.216.110 3/14

Le 24 Janvier à 19:27, Ludovic Duhem a répondu :

La conversation commence donc !

Pour répondre à la question 1, voici ce que je peux dire :

Ma formation est en quelque sorte un enchaînement d'accidents ou de bifurcations. Dans le sens

où un accident est ce qui arrive, ce qui surprend, ce qui perturbe le plan; mais c'est aussi ce qui

révèle,  ce  qui  complète,  ce  qui  ouvre  à  l'inattendu  sans  lequel  l'individuation  s'arrête.  Plus

concrètement, je suis devenu artiste puis philosophe sans avoir décidé de l'être, c'est-à-dire sans

avoir programmé de rentrer dans un parcours défini. Je voulais devenir biologiste marin spécialiste

de la vie des grandes profondeurs. Mes résultats en mathématiques et en physique n'étaient pas

suffisants de mon point de vue pour devenir chercheur malgré ma passion pour la biologie. J'ai

décidé de partir dans une formation courte en BTS de Communication des entreprises au Lycée

Gaston Berger de Lille (1998), puis j'ai prolongé par une Maîtrise de Marketing Communication

Culture à l'IAE de Lille (2000). Après une prise de conscience des enjeux politiques de la publicité

de l'intérieur quant au contrôle des esprits, je suis parti en Arts Plastiques à l'Université de Lille 3

car j'avais une pratique artistique depuis quelques années et je voulais travailler sur une question :

le rythme. J'ai donc soutenu un mémoire de Maîtrise sur le rythme dans la peinture (en 2002) où la

philosophie jouait un rôle décisif (j'avais suivi en parallèle des cours de philosophie en auditeur

libre). Mon directeur de mémoire, Gérard Briche, m'a proposé de soutenir ma candidature au

département de philosophie. J'ai intégré ce département en DEA (en 2003) où j'ai écrit un mémoire

sur le rythme dans la peinture de Simon Hantaï (sous la direction de Catherine Kintzler) dans

lequel la philosophie de l'individuation et des techniques de Simondon avait une grande place. J'ai

poursuivi par une thèse (en 2004) sur la création dans la philosophie de Simondon (c'était la

première sur ce sujet à l'époque en 2008, sous la direction de Catherine Kintzler). Après ma thèse,

j'ai voulu intégrer l'enseignement artistique, pour être au plus près des questions de création. J'ai

d'abord  enseigné la  philosophie  de  l'art  et  du  design  à  l'ESAD d'Orléans  (en  2011)  puis  à

l'ÉSAD de Valenciennes (en 2012) où la question du design social puis écosocial est devenue

centrale.  Désormais,  j'enseigne la  philosophie de l'art  à  la  Haute École des Arts  du Rhin à

Strasbourg depuis 2024.

Bon j'espère que ce n'est pas trop détaillé et trop long. Si cela est nécessaire, tu peux me donner

un nombre de mots ou de caractères...

Bonne soirée,

Ludovic



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:24:15, depuis le 216.73.216.110 4/14

Le 26 janvier à 20 :08, Catherine Chomarat-Ruiz a répondu

Cher Ludovic,

Merci pour ta réponse ! Je trouve intéressant ce parcours atypique qui, en abandonnant à regret

les fonds marins, évolue de la communication vers une forme d'engagement politique du design,

en passant par l'art et un intérêt pour le rythme. Et donc non, je ne vais pas te limiter en nombre de

signes...

Au contraire, je voudrais juste, si c'est possible, que tu précises un point. Une fois à Valenciennes,

la question du design écosocial est devenue centrale, dis-tu. Mais comment le problème des

communs a-t-il surgit en liaison avec le design ?

Bonne soirée à toi,

Catherine



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:24:15, depuis le 216.73.216.110 5/14

Le 5 février, Ludovic Duhem a répondu :

Bonjour Catherine,

Pour répondre à ta deuxième question, voici ce que je peux dire :

La  question  des  communs  s'est  imposée  au  moment  où  nous  avons  cherché  un  modèle

économique cohérent avec l'idée de design écosocial et ce qu'elle implique comme position à

l'égard de l'ordre établi et l'état de fait de notre époque. Nous voulions plus précisément proposer

autre chose qu'une simple position critique, frontale et totale, sans recherche d'une action sur la

situation  ou  plus  généralement  de  transformation  du  monde.  En  clair,  s'opposer  au  modèle

culturel, productif, économique dominant est une chose, mais proposer une alternative crédible en

est une autre.  Et au sein de cette alternative, proposer à court  ou moyen terme un modèle

économique  viable  pour  les  étudiant·es  que  nous  formons  est  un  enjeu  décisif  et  une

responsabilité pédagogique incontournable (même si la place de l'économie dans les écoles d'art

et de design est quasi inexistante en France). Le design écosocial n'est pas une posture ni une

utopie. C'est une exigence critique et une pratique concrète située irréductible au design de charité

ou au travail bénévole (même si une partie de l'activité peut y participer). En l'occurrence, nous

avions proposé à l'ÉSAD Valenciennes une journée d'étude intitulée « No tansition. Le design en

situation de crise » pour poser la question du modèle économique qui pourrait correspondre au

design (éco)social. À tous les intervenant·es, nous avions posé la même question, à savoir quel

était leur modèle économique pour ne pas dépendre exclusivement du marché ou de l'État. Une

voie possible était celle de l'économie sociale et solidaire. Cette voie est intéressante mais elle

recouvre un large spectre entre les deux limites que sont le marché et l'État. La question des

communs  est  alors  apparue  comme pouvant  être  un  modèle  pertinent  sans  nécessiter  des

compromis remettant en question les « principes » du design écosocial. J'avais lu Gardin, Ostrom,

Dardot et Laval, et il me semblait important de proposer une transposition pour le design non

seulement  de  l'économie  des  «  biens  communs  »,  mais  plus  encore  d'une  économie  des

« communs »  et  de  s'interroger  ainsi  sur  la  capacité  du  design  à  produire  de  «  nouveaux

communs » (expression présente dans le sous-titre du livre Design écosocial, it:éditions, 2018).

L'économie des communs pouvait aussi rencontrer et dialoguer avec l'économie de la suffisance

de Gorz, l'économie de la convivialité de Illich, l'économie de la frugalité de Schumacher... ou

encore l'économie régénérative actuelle et la comptabilité intégrant les « externalités négatives ».

Cela exigeait par ailleurs de redéfinir les critères de la valeur, de la propriété et le rôle de la

monnaie (avec Sen, Viveret, etc.) Quoi qu'il en soit, le design écosocial ne peut donc se passer

d'un nouveau modèle économique et celui des communs semble le plus adapté.

Bonne journée,

Ludovic



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:24:15, depuis le 216.73.216.110 6/14

Le 5 février, Catherine Chomarat a répondu :

Cher Ludovic,

Merci pour ces précisions. Il est en effet intéressant d'inscrire la réflexion sur le design écosicial

dans une proposition économique crédible et liée, du coup, à la question des communs. Je trouve

bien,  aussi,  la  mention des références (au bout  du compte diverses)  qui  ont  pu soutenir  ta

réflexion.

Je  voudrais  à  présent  opérer  une  transition  vers  une  autre  question.  Dans  ta  précision,  tu

soulignes la portée économique et politique des communs et tu expliques comment les communs

se sont imposés en tant qu'alternative économique au système capitaliste néo-libéral. Pour le

design, mais d'un point de vue de la connaissance, les communs semblent impliquer le partage de

connaissances informatiques ou numériques — dans le cas de l’open design — et le partage de

connaissances pratiques — dans le cas du design écosocial, par exemple. Penses-tu que cette

présentation  schématique  soit  pertinente  ?  En  d'autres  termes,  comment  la  question  de  la

connaissance ou du partage des connaissances a-t-elle surgit (ou pas) dans la réflexion conjointe

sur le design écosocial et les communs ? 

Bonne soirée !

Catherine

Le 10 février Ludovic Duhem a répondu :



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:24:15, depuis le 216.73.216.110 7/14

Bonjour Catherine,

Merci pour cette nouvelle question. Voici ma réponse.

Le schéma que tu proposes est pertinent. Du moins, il recouvre une partie des enjeux respectifs

de l'open design et du design écosocial quant au partage des connaissances. Je pense toutefois

qu'il faut éviter de penser la connaissance en termes dualistes (théoriques vs pratiques) d'une part

;  et  que  la  question  de  l'ouverture  (open)  est  fondamentale  dans  les  deux  cas.  Le  design

écosocial  est  fondé  sur  l'idée  que  les  enjeux  écologiques  et  les  enjeux  économiques  sont

inséparables et qu'ils se co-déterminent à travers des situations concrètes et singulières ; mais

l'ouverture est une exigence fondamentale qui est constitutive du design écosocial : ouverture au

milieu, ouverture au territoire, ouverture au lieu, ouverture à la connaissance... Par ailleurs, le

design écosocial, tout en étant relationnel, n'est pas sans médiations, y compris techniques. Par

conséquent, l'open design est congruent avec le design écosocial voire une partie intégrante de ce

dernier. Un design écosocial complet ne se contente pas d'élucider les relations entre enjeux

écologiques et enjeux sociaux pour transformer une situation problématique ou en créer une

nouvelle à travers des projets, mais il intègre l'exigence d'une ouverture des médiations techniques

à la connaissance, à l'entretien, à la réparation et à l'amélioration. Il replace donc les médiations

techniques au sein de leur système de réalité qui est autant naturel qu'humain comme nous

l'apprend Simondon. 

Il faut par ailleurs ajouter, au sujet du partage de la connaissance, au moins deux choses : la

première est que le partage, la mise en commun, n'est pas nécessairement la création ni d'un bien

commun ni d'un commun au sens profond du terme. Je veux dire par là que mettre en commun en

partageant des connaissances peut tout à fait être une stratégie économique sans rapport avec

l'économie des communs. Cela peut correspondre à ce qu'on appelle une « entente » entre

entreprises pour contrôler un marché (comme dans la téléphonie) ou une suspension provisoire de

la concurrence capitaliste pour contribuer à un projet profitable uniquement par association de

circonstance (comme dans le domaine spatial ou en situation de guerre). Pour que le partage de

connaissances soit une alternative anti-propriétaire, anti-spéculative, anti-entente intéressée, il faut

qu'elle ait une visée émancipatrice (éducation et autonomie) et démocratique (discussion collective

sur  les  sources,  le  contenu  et  les  interprétations).  À  cet  égard,  réclamer  un  partage  de

connaissance  sur  la  situation  problématique  locale  entre  composantes  écologiques  et

composantes sociales, est plus qu'une récolte d'information pour instruire le contexte d'intervention

du design, c'est une exigence démocratique d'émancipation par la circulation et l'appropriation des

connaissances. 

Plus généralement, c'est là la deuxième chose, nous vivons dans une époque appelée celle de la

« post-vérité » ou des « fake news » ou encore de la régression de la confiance dans la science et

même dans le pouvoir de la rationalité pour guider nos choix individuels et collectifs ; or, pour ne

pas sombrer dans la folie et la « bêtise systémique » (Stiegler), il faut impérativement réapprendre

nos savoir-faire, savoir-être et savoir-penser en instituant des pratiques de participation critique.

J'ai essayé récemment d'en poser les bases contre l'injonction permanente à la participation — à

laquelle le design contribue largement — dans un article de la revue RADDAR  sur design et

politique. La question du numérique, dans ses effets écologiques et sociaux considérables, mais

aussi et surtout dans ses enjeux épistémologiques et sémantiques, est donc ici centrale. C'est

pourquoi, le design écosocial doit intégrer l'open design et faire de l'exigence d'ouverture en enjeu

politique majeur.

Bonne soirée,

Ludovic



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:24:15, depuis le 216.73.216.110 8/14

Le 11 février, Catherine Chomarat a répondu :

Cher Ludovic,

Merci pour cette réponse fort instructive. Je suis d'accord avec toi sur l'idée de ne pas penser de

façon dualiste. Je trouve très instructif que tu fasses de l'ouverture (en matière de connaissance)

un des points communs au design écosocial et à l'open design. La mise au point sur le « partage »

est bienvenue. En revanche, je ne sais pas si l'open design est une des provinces du design

écosocial, dans la mesure où, quand on s'attache aux réalisations de l'un et de l'autre, les champs

semblent tout de même distincts. Il faudrait demander à Camille Bosqué ce qu’elle en pense...

Je passe à la troisième grande question de notre enquête, qui porte, entre autres, sur l'idée de

"partage". Tu as anticipé !

L’élaboration d’un commun implique toujours un collectif et un partage de compétences et de

savoir-faire, d’où notre idée que, à l’origine des communs, il y a un besoin insatisfait, voire une

souffrance. De ce point de vue-là, qu’est-ce qui, à ton avis, préside à l’avènement de communs en

design ? 

À très bientôt et merci pour ton implication !

Catherine



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:24:15, depuis le 216.73.216.110 9/14

Le 13 février, Ludovic Duhem a répondu :

Chère Catherine ,

Pour préciser ma pensée, c'est avant tout une approche « écosociale » du design en général qui

m'intéresse ainsi que dans la vie en général. Je veux dire par là qu'il faut éviter l'écueil de faire du

terme « écosocial » une esthétique, une méthode, un modèle, un label qui le figerait dans une

forme ou un domaine strictement circonscrit. Cela serait d'autant plus dommageable que nous

vivons à l'époque du numérique généralisé et de l'avènement de l'IA générative dont les enjeux

sont justement écologiques et sociaux pour le design et pour la vie humaine et non humaine sur

Terre (au vu de l'énergie, des matériaux et du travail caché nécessaire pour son fonctionnement et

son développement). C'est pourquoi les « réalisations » du design écosocial peuvent se trouver

dans des formes, des esthétiques et des domaines du design très différents.

Pour répondre à ta troisième question, je dirais que nous vivons une époque paradoxale : d'un

côté, une majorité de la population des pays dits « développés », c'est-à-dire industrialisés et

fondés sur  le  productivisme et  le  consumérisme,  vit  dans une situation de confort  et  même

d'abondance.  Il  semble  donc  a  priori  que  les  besoins  de  la  population  soient  satisfaits  (il

conviendrait de définir ce que l'on appelle « besoin » et de distinguer les « besoins vitaux » de

conservation de la vie organique des « besoins existentiels ». 

Or, c'est plutôt un sentiment d'insatisfaction qui domine aujourd'hui. Et la souffrance physique

comme psychique n'a pas été supprimée (mais la souffrance est certainement indissociable du fait

d'être en vie). Au contraire, dans une situation de confort et de sécurité, le capitalisme néolibéral et

son hyperindustrialisation de toutes les dimensions de la réalité et de la vie, produit une souffrance

collective et individuelle tout à fait réelle. Tout en étant capable de réduire considérablement le

taux de mortalité des femmes enceintes comme des enfants à naître, de prolonger l'espérance de

vie  moyenne  comme  jamais  auparavant,  de  soigner  des  maladies  autrefois  mortelles  ou

gravement invalidantes, la société actuelle produit une intoxication majeure des corps (chimie

appliquée à l'agroalimentaire, effets secondaires des traitements pharmaceutiques) comme des

esprits (captation de l'attention, addiction aux écrans, contrôle de la vie psychique). La fusion

récente de Bayer et Monsanto est à cet égard édifiante. 

Mais cette intoxication est aggravée par une destruction de tous les savoir-vivre essentiels au

développement des esprits et des corps humains, c'est-à-dire à la satisfaction des besoins de la

conservation de la vie organique comme de la vie technique et symbolique. Ainsi, nous perdons de

plus en plus nos savoirs pour nous maintenir en vie (se nourrir, dormir, se protéger des dangers,

se lier aux autres), pour élever nos enfants, pour prendre soin de nos proches, pour entretenir et

maintenir en fonctionnement nos objets, pour manifester nos émotions dans la nuance de leur

qualité et de leur intensité, pour rencontrer le regard de l'autre et l'accepter dans la différence, pour

constituer des communautés solidaires et émancipatrices, pour nous élever au-delà de la simple

vie. Non seulement ces savoirs sont de moins en moins transmis, mais ils sont de plus en plus

détournés pour être transformés en services payant via des plateformes qui exploitent nos affects

et  nous rendent  indisponibles  à  l'événement  (l'inattendu et  l'incommensurable).  Il  faudrait  ici

reprendre les profondes analyses du désir réduit à la pulsion par les artefacts structurellement

temporels du capitalisme culturel développées par Stiegler comme celles de l'événement chez

Deleuze. 

Cette perte de savoir-vivre se redouble dans une perte de lien au lieu, c'est-à-dire du sens exprimé

et cultivé singulièrement d'un milieu associé à notre existence. C'est là sans doute le plus grave.

Car pour être (humain), il faut avoir lieu, et pour avoir lieu, il faut être lié au lieu. Sans lien au lieu,

nous ne sommes pas des nomades, mais des êtres de nulle part. Sans lieu pour être, nous

sommes tout simplement déshumanisés socialement et écologiquement. Or, cette coupure du lien

au lieu est entretenue par le capitalisme actuel car elle est la condition de la satisfaction des

besoins  de  croissance  infinie  et  d'accumulation  destructrice,  ce  qui  revient  à  multiplier  les



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:24:15, depuis le 216.73.216.110 10/14

souffrances à venir. Comment ? En empêchant les individus d'agir là où ils vivent car ils y sont

attachés et en prennent soin.

L'avènement des communs en design est en cela une réponse possible, nécessairement locale, à

une souffrance collective et systémique : celle de ne pas pouvoir satisfaire le besoin d'être lié au

lieu et aux autres, d'exprimer le désir d'être humain à travers le sens donné au milieu, d'exister à

travers nos dépendances et nos attachements autant qu'à travers notre exigence de liberté et

d'émancipation.  La question de la libération ne peut donc plus s'entendre par la coupure,  le

détachement, l'extraction, de la nécessité, de la nature, de la société, mais elle doit passer par de

la reconnaissance des liens qui nous font humains et vivants terrestres, et des liens qui nous

importent pour lesquels nous sommes prêts à nous battre (il faut malgré tout, pour chaque être

humain, devenir majeur au sens de Kant, c'est-à-dire être capable de se servir de son propre

entendement). Faire en commun, instaurer du commun, c'est partager du sens et participer de la

reliance de nos existences qui sont toujours « plus qu'individuelles » et plus « qu'humaines » pour

parler comme Simondon et Abram. Le design des communs peut commencer par là et chercher

autant à rétablir le lien au lieu qu'à maintenir les conditions du désir d'exister, de participer et de

prendre soin de ce qui nous importe sans contrevenir à la vie libre, humaine et autre qu'humaine.

Voilà !

Bonne fin de journée,

Ludovic



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:24:15, depuis le 216.73.216.110 11/14

Le 13 févier 2025, Catherine Chomarat-Ruiz a écrit :

Cher Ludovic,

Je partage ton analyse, très directement et clairement exprimée ici. Le lien entre connaissance et

lieu est en effet fondamental. Et j'apprécie beaucoup cette formule : « L'avènement des communs

en design est en cela une réponse possible, nécessairement locale, à une souffrance collective et

systémique ». Reste à savoir, de mon point de vue en tout cas, comment faire percoler ces

communs de connaissances situées. Là aussi, je pense que cela fait partie des questions dont il

faudra discuter avec Camille Bosqué.

Je vais donc te poser la 4ème question. 

« Les précédentes décennies ont vu fleurir des hackerspaces, puis des mackerspaces — sous

forme de FabLabs, par exemple. Dans le cadre de notre enquête, imaginons un commun qui

réunirait designers, chercheurs et usagers au sein d’un tiers-lieu dédié à la recherche pratique et

théorique en design. S’il existait, participerais-tu à ce type de commun ? » 

Et voilà, comme tu dis !

Catherine



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:24:15, depuis le 216.73.216.110 12/14

Le 15 février Ludovic Duhem a répondu :

Bonjour Catherine,

Une manière non seulement possible mais incontournable à mon avis et de partir de là où l'on vit

et d'agir à partir de ce qui nous concerne directement — à partir du moment où tout lien au lieu de

vie n'est pas coupé... ce qui est malheureusement de plus en plus commun à notre époque où être

nulle  part  signifie  être  «  flexible  »,  «  agile  »,  et  s'adapter  à  n'importe  quelle  situation,  pour

reprendre l'idéologie acosmique du « management ». D'où l'importance de sensibiliser, de faire

découvrir,  d'expérimenter,  bref  d'aller  à  l'école.  Mais  l'école  est  elle  aussi  à  réformer  en

profondeur,  peut-être  en  reprenant  l'idée  d'  «  école  buissonnière  »  comme je  l'ai  défendue

récemment dans un article sur l'éducation et  la mésologie (voir  "Faire l'école buissonnière" :

https://www.ouvroir.fr/lpa/index.php?id=342&⟨=fr). Au-delà de l'école, c'est une formation tout au

long de la vie qu'il faudrait, ou plutôt une vie formée par la conscience d'être vivant à travers la

relation au milieu associé.

Pour répondre à ta quatrième question :

Le mouvement multiforme des tiers-lieux est particulièrement intéressant dans ses principes et ses

ambitions. Mais la promesse portée initialement, ou du moins celle à laquelle on avait envie de

croire, a été quelque peu déçue. Je veux parler de celle qui faisait des tiers-lieux l'alternative à la

production industrielle capitaliste et à la propriété privée par des communautés de partage des

connaissances, des outils et des machines. Sans reformer à proprement parler les coopératives de

production et de consommation qui se sont constituées au cours de l'industrialisation au XIX
e

 et

XX
e

 siècle, les tiers-lieux mettaient en œuvre une sorte d'éducation technique démocratique et

conviviale (an sens d'Illich et au sens ordinaire de partager un bon moment entre amis) dont on

pouvait voir les effets positifs sur les populations urbaines puis sur les populations rurales (à

moindre échelle). Mais si le numérique open source a été décisif pour cette éducation technique,

l'alternative économique et la subversion politique n'ont pas vraiment eu lieu. Dans le pire des cas,

les tiers-lieux sont devenus des lieux de consommation comme les autres, ou alors de simples

loisirs  pour  produire  des objets  inutiles  en plus  de la  consommation ordinaire  avec l'illusion

narcissique de l'avoir fait « soi-même ». Dans le meilleur des cas, c'est une forme d'éducation

populaire, d'autonomisation dans la production et la réparation, d'ouverture à autre chose que

l'accumulation matérielle infinie.

Quoi qu'il  en soit,  même réticulés, ces tiers-lieux n'ont pas su ni  pu produire une alternative

crédible et durable (s'il est juste de leur attribuer cette ambition). Une vingtaine d'années après leur

avènement, une critique est nécessaire pour trouver la voie vers d'autres modes de production (de

voies du faire avec) couplés à une nécessaire et incontournable décroissance (de l'extraction, de

la production et de la consommation, mais aussi d'une croissance des pratiques, du partage et du

désir de s'élever individuellement et collectivement). C'est ce que j'essaie de faire à travers l'idée

d'industrie ouverte. J'en ai donné une première version dans mon article sur le « Design écosocial

e t  l ' i n d u s t r i e  o u v e r t e  »  ( v o i r  :

https://journal.dampress.org/issues/design-industrie-anthropocene/design-ecosocial-et-industrie-ou

verte).  J'ai  prolongé plus récemment  cette  réflexion dans une conférence donnée durant  les

derniers  Entretiens  du  Nouveau  Monde  Industriel  au  Centre  Pompidou  à  propos  de

l'écotechnologie et de l'industrie ouverte (le texte sera bientôt publié dans les actes). Elle fait suite

au  livre  Écologie  et  technologie  réalisé  avec  mon  ami  philosophe  Jean-Hugues  Barthélémy

(Écologie et technologie. Redéfinir le progrès après Simondon, Éd. Matériologiques, 2022).

Si donc, un tiers-lieu qui aurait vocation à renouveler la théorie et la pratique du design par les

communs était  proposé, j'aurais bien sûr grand plaisir  à y participer.  Mais il  devrait  s'inscrire

d'emblée dans une ambition de design (écosocial)  des communs, c'est-à-dire de conception,

d'expérimentation et de critique à la fois de la situation dans laquelle nous sommes aujourd'hui, du

design appliqué aux communs ou au service des communs, et des communs eux-mêmes. Un tel



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:24:15, depuis le 216.73.216.110 13/14

tiers-lieu devrait aussi être ce par quoi le lien au lieu est rétabli, ce par quoi l'éducation technique

s'apprend, ce par quoi l'énergie créatrice s'amplifie en se partageant, ce par quoi la connaissance

devient pratique émancipatrice, et par conséquent ce par quoi l'on devient autonome en ayant

conscience de ses dépendances, des alliances humaines et non humaines, et des luttes qu'il faut

mener pour exercer sa raison, sa liberté, son désir d'avoir lieu en commun. Il faut en quelque sorte

qu'un tel tiers-lieu soit une reprise contemporaine de l'idée de « Tiers état », moins dans un esprit

révolutionnaire que dans celui d'une bifurcation vivable, durable et réjouissante.

Voilà !

Bonne soirée,

Ludovic



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 15:24:15, depuis le 216.73.216.110 14/14

Le 1
er

 mars 2025, Catherine Chomarat-Ruiz a répondu :

Cher Ludovic,

L’idée d’industrie ouverte est à creuser, et je suis contente que la revue Design, Arts, Médias, que

mes collègues de Paris 1 et moi-même avons fondée, contribue à la diffuser !

Ma dernière question était la toute dernière. Je retiens que tu participerais, à certaines conditions

(que je partage),  à un Tiers-lieu dit  « de recherche »...  Je vais défendre cette option et,  en

attendant de nous y retrouver peut-être...

Bon week-end !

Catherine


