
Design
Arts
Médias

Timothy, Morton, Hyperobjets : philosophie et
écologie après la fin du monde

Hanne Reibre

2020-12-08



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 19:23:11, depuis le 216.73.216.58 2/11

Designer, diplômée du master 2 « Design, Arts, Médias », Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 2020.

Résumé

Cet article traite d’Hyperobjets : philosophie et écologie après la fin du monde, écrit par Timothy

Morton, publié en français en 2018 par les éditions de la Cité du design de Saint-Étienne, dans la

collection « Culture technique / Culture design ». L'auteur nous offre une perspective nouvelle face

à l’urgence écologique, se fondant sur l’idée que les hyperobjets sont des problèmes à aborder

d’un point de vue décalé de l’anthropocentrisme qui subsiste dans la pensée. Édité par la Cité du

Design  il  est  intéressant  d’observer  sa  réflexion  par  le  prisme  du  design,  partageant  les

inquiétudes du philosophe quant à la problématique écologique.

Abstract

This article deals with Hyperobjects : Philosophy and Ecology After the End of the World, wrote by

Timothy Morton, edited in French in 2018. It offers us a new perspective regarding the ecological

emergency, based upon the idea that the hyperobjects are the new problems to be discussed from

a point of view less anthropocentric. Edited by la Cité du Design, it is interesting to observe the

reflexion of Timothy Morton via the prism of design, which shares the worries of the philosopher

facing the ecological problematic.

1. Hyperobjets, un concept détaillé

Timothy Morton, né à Londres en 1952, est originaire du domaine de la théorie littéraire et occupe

la chaire d’anglais Rita Shea Guffey à la Rice University au Texas. Philosophe contemporain, il se

réclame de l’OOO (ontologie orientée objet), et demeure proche de Graham Harman, fondateur de

l’OOO. Amateur de musique et de science-fiction, il puise dans ce domaine ses références pour

soutenir  son propos,  ce que l’on peut  voir  dans Hyperobjets  où il  mobilise Le seigneur des

anneaux,  Star Wars,  Doctor  Who,  etc.  Dans la mouvance de l’OOO, Timothy Morton rejette

l’anthropocentrisme de la discipline philosophique et propose cette entrée dans le domaine comme

la meilleure alternative pour fonder une nouvelle approche du monde face à l’urgence écologique.

Hyperobjets est une présentation et une ouverture philosophique sur le concept d’hyperobjets : ces

choses qui nous dépassent et que l’on ne voit pas, mais qui sont là et interagissent avec nous.

Plus particulièrement, l’auteur cherche à tendre un fil entre philosophie et écologie en vue de

repenser  notre  manière  d’aborder  le  «  réchauffement  planétaire  »,  terme  qu’il  substitut  à

changement climatique et qu’il juge plus adapté à la situation. Pour ce faire, il commence par

traiter de la fin du monde comme d’un événement qui a déjà commencé, directement relié au

réchauffement  planétaire,  son  hyperobjet  de  prédilection.  Ce  faisant,  il  contrecarre  l’idée

d’apocalypse à venir et situe la date de la fin du monde à deux occasions : d’abord en 1784, date

du dépôt de brevet de la machine à vapeur par James Watt et dès 1945, avec Trinity, le premier

essai  d’arme nucléaire  réalisé  au  sein  du  Manhattan  Project.  Ces  éléments  marquent  «  un

accroissement logarithmique des actes des humains comme force géophysique
1

 » : soit le départ

de  l’ère  de  l’anthropocène.  Les  humains  exercent  désormais  une force  suffisante  pour  faire

pression sur l’environnement, géologiquement parlant. L’ouvrage est découpé en deux parties :

dans  un  premier  temps,  le  concept  d’hyperobjet  est  présenté,  expliqué  et  ses  différentes

dimensions décomposées. Dans un second temps, Morton s’interroge sur la manière de vivre avec

eux,  maintenant  qu’ils  sont  révélés.  L’hyperobjet  réchauffement planétaire  est  le cœur de sa

pensée, c’est pourquoi cet exemple sera utilisé de manière récurrente pour imager le propos du

philosophe.

Un hyperobjet est un objet invisible, massivement réparti  dans l’espace-temps, qu’il  n’est pas

possible d’appréhender visuellement au-delà de « signes indiciels » qui prouvent qu’il existe. Ces

signes indiciels se présentent sous la forme d’un sac plastique abandonné, d’une mare de pétrole

qui flotte à la surface de l’eau ou encore de cette chaleur anormale ressentie à l’approche de

l’hiver.  Dans cette  première  partie,  Timothy Morton nous détaille  ce qu’est  un hyperobjet  et



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 19:23:11, depuis le 216.73.216.58 3/11

s’efforce de nous en présenter les différentes caractéristiques.

1.1 Viscosité et non-localité

Premièrement, les hyperobjets sont visqueux : ils nous collent à la peau, comme on ressent la

pluie ou la chaleur sur la nuque. Il n’y a pas d’écart entre notre peau et l’hyperobjet réparti dans

l’espace, même s’il est invisible. Pour Morton, c’est un fait, comme Néo qui se fait aspirer par un

liquide argenté
2

 (référence qu’il emploie), nous sommes dans la « matrice », dans l’hyperobjet.

L’apparition des effets des hyperobjets constituent une preuve qu’ils existent, qu’ils sont là même

s’ils ne sont pas les hyperobjets eux-mêmes, qui dans leur unité sont impalpables et impossibles

de localiser à un endroit précis. Les hyperobjets sont donc non-locaux. L’espace qu’ils occupent

est infiniment plus grand que ce que nous sommes capables de percevoir. C'est pourquoi il est

impossible de nier leur existence en les réduisant à une manifestation locale abondant dans le

sens des détracteurs du phénomène. Admettons :  une température idéale correspondant aux

prévisions « normales », à un endroit précis de la planète, ne suffit pas à dire que le réchauffement

planétaire n’existe pas. En effet, une manifestation isolée ne suffit pas à réfuter la théorie : le lien

de causalité entre une manifestation et son hyperobjet est plus complexe que cela, du fait de la

distance entre les deux.

1.2 Ondulation temporelle

Les hyperobjets ne sont pas éternels mais leur temporalité dépasse de loin la nôtre. L’humain créé

des choses qui lui échappent temporellement et physiquement parlant et des choses qui ont une

incidence sur l’avenir éloigné mais que les hyperobjets occupent cependant. Il cite, pour exemple,

la masse de toutes les entités radioactives répandue sur la planète. En somme, il est plus simple

de se faire à l’idée d’un infini sur lequel nous ne pouvons plus agir, que d’affronter l’idée que

développe Morton : nous sommes responsables de l’« immense finitude
3

 » des hyperobjets. Nous

sommes obligés de prendre conscience de l’effet de chaque décision : si je jette mon gobelet dans

la nature, celui-ci me survivra et je complique la vie de l’être qui sera là dans un millier d’année. Ici

apparaît une notion importante qu’il développe plus tard, celle d’un « ailleurs » qui n’existe pas.

1.3 Phasing

Les hyperobjets sont tellement grands que nous ne pouvons les voir dans leur totalité et les saisir

en entier. Pour les « attraper » il faut focaliser notre attention sur des fragments : notre voiture, la

température affichée à l’écran, une chaleur inattendue. Les hyperobjets sont phasés : nous les

apercevons seulement par intermittence et, la plupart du temps, ils nous sont retirés de la vue.

Nous n’avons la capacité de les comprendre qu’à travers des tranches, souvent calculées via les

mêmes technologiques qui  font  grossir  leur  impact  (pensons aux DATA Center).  Ces signes

indiciels, manifestations mentionnées plus haut, sont des métonymies des hyperobjets.

1.4 Interobjectivité

Par ce phasing,  les  signes indiciels,  aussi  appelés «  signes de causalité  »,  présentent  une

abolition de la séparation entre cause et signe. Réutiliser l’exemple du sac plastique relatif  à

l’hyperobjet réchauffement planétaire est possible : le sac abandonné est à la fois le signe du

surplus d’entités de son espèce et une des causes de l’urgence écologique. Les hyperobjets

révèlent le caractère interobjectif de toute entité.

Le maillage interobjectif  tel  qu’il  le décrit  est  un ensemble de maillons et  de trous entre les

maillons. Ce réseau de relation interobjectives est ce qui rend possible les liens de causalité entre

les choses. Ces choses ne concernent pas seulement le non-humain : en effet, pour l’auteur,

chaque être humain est une de ces entités prise dans le maillage. L’intersubjectivité est un sous-

objet, une forme d’interobjectivité humaine. Pour s’imaginer le maillage, il suffit de se rapporter à la

géométrie calée des toiles d’araignées. De la même manière que l’araignée comprend qu’un

insecte vient de percuter sa toile en ressentant les vibrations qui parcourent les liens tissés,

l’information nous arrive lorsqu’un objet se présente à nous. On peut l’imaginer comme un voile



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 19:23:11, depuis le 216.73.216.58 4/11

organique, dépendant de l’arrivée et du retrait  des objets.  L’interobjectivité permet à Timothy

Morton d’arriver à l’idée que nous ne pouvons faire une expérience directe des hyperobjets, mais

seulement par la médiation d’autres entités que l’on a devant soi
4

.

Sa  préoccupation  principale  concerne  le  réchauffement  planétaire,  mais  un  hyperobjet  peut

prendre la forme de la totalité de la masse radioactive sur la planète, de la machinerie capitaliste,

ou encore de la famille comme indiqué dans les remerciements en début d’ouvrage. En mettant en

relation ces caractéristiques, l’auteur déroule le problème : l’humain, se rendant compte de la

présence des hyperobjets, se retrouve dans une situation complexe. Il fait désormais face à sa

responsabilité dans la création de ces hyperobjets car ils sont issus notamment de la pensée

relative au capital, mais aussi de sa participation -ou non- à faire grossir cet hyperobjet.

Sa viscosité lui rappelle qu’il ne peut plus se mouvoir en dehors de cet hyperobjet. Sa non-localité

rompt toute possibilité de dénialisme face à l’urgence écologique car si cet hyperobjet n’est pas

visible à l’œil nu, il n’est pour autant pas possible de réfuter ladite urgence en se basant sur une

seule expérience « normale » du climat à un point donné. L’espace et le temps qu’il  occupe

dépasse l’échelle humaine. Apparaissant par phases,  seules ses empreintes sont visibles,  et

permettent de révéler le caractère profondément interobjectif de lui-même, et l’humain, en tant

qu’être et sujet, fait partie de ce maillage. S’il n’y a pas d’« ailleurs », Timothy Morton avance

également qu’il n’y a pas de présent car l’avenir l’ « épuise ». En reprenant les empreintes de

l’hyperobjet, celui-ci soutient que la forme tient du passé et l’invisibilité de l’avenir. Une fois que la

manifestation est apparue il est en effet trop tard : l’hyperobjet a fait son effet, le sac plastique est

présent dans la nature et a joué sa part dans le réchauffement climatique. L’hyperobjet interobjectif

est donc un mouvement constant entre futur et passé.

2. Fin du monde

2.1 Inexistence du présent et monde comme effet esthétique
fragile

Timothy Morton commence la seconde partie de son ouvrage en annonçant que le présent n’existe

pas mais, qu’en plus, le monde lui-même est une notion fragile et illusoire. Ce que nous appelons

« monde » est un « effet esthétique fragile
5

 ». En supposant qu’il tienne de la manière dont on

perçoit les choses, lorsque l’on commence à ouvrir son regard et ses perceptions sur la grandeur

des choses et leur finitudes, observables par la mise présence des hyperobjets, alors on se rend

compte que la notion de monde ne tient plus debout. Le monde est effet esthétique résultant d’une

« masse » d’objets interconnectés que l’on perçoit et ressent. De par ce principe, le monde est

fragile car, en s’ouvrant grâce aux hyperobjets, les sens se déplacent et perçoivent autrement,

quelque chose de mouvant et qui dépasse la perspective anthropocentrée de ce monde.

2.2 La disparition de l’ailleurs

Dans  la  continuité  de  cette  idée,  il  amène  la  disparition  de  l’ailleurs,  lequel  aspirerait  les

conséquences de nos actions, ou encore serait le récipient de nos erreurs, faisant disparaître

comme par magie nos déchets. Il donne à voir comment nos inquiétudes au sujet du climat se

profilent dès qu’il est question de parler du temps. La distinction entre arrière-plan et avant-plan

n’existe plus car ce qui était à l’arrière-plan et que l’on pouvait mettre de côté est maintenant à

l’avant-plan des conversations. Cela se manifeste tout simplement à travers l’expression « parler

du temps qu’il fait », d’ordinaire une activité innocente, pour meubler la conversation, mais qui

aujourd’hui  ne peut  se  faire  sans avoir  à  l’esprit  les  dangers  amenés par  les  changements

climatiques. C’est toujours là, grondant, menaçant, qu’on le veuille ou non.

2.3 Rééquilibrer l’asymétrie entre humains et non-humain

Cependant, optimiste, Timothy Morton pousse à envisager la fin du monde non pas comme pas la

fin de la vie mais le début d’une ère ou l’humain est libéré de l’illusion d’un « monde » solide. Au



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 19:23:11, depuis le 216.73.216.58 5/11

lieu de repousser le problème, il  veut tirer parti de ce que les hyperobjets nous montrent. Le

monde étant pour lui « une série d’effets esthétiques synchronisés », qui fonctionnent ensemble,

en sortant du cocon du monde une nouvelle perspective s’ouvre : celle d’une possible alliance

entre humains et non-humains. Ce faisant, il sera possible de rééquilibrer ce qu’il nomme comme

une asymétrie ontologique entre humains et non-humains. Il avance qu’une progression dans l’ère

de l’asymétrie (ère dans laquelle nous sommes entrés) est possible en reconnaissant qu’aucune

décision ne peut être pure et exempte de compromis. Peu importe la posture que l’on prend

aujourd’hui, elle sera toujours hypocrite, fragile et faible de l’être face à l’hyperobjet, soit parce

qu’elle  ne  suffit  pas  (végétarisme,  recyclage,  etc.),  soit  parce  qu’elle  est  contreproductive

(dénialisme).  Décaler  le  point  de  vue  anthropocentrique  de  la  pratique  éco-philosophique

permettrait, selon l’auteur, d’annihiler le rapport d’assujettissement de l’objet à l’humain. D’ailleurs,

celui-ci se réfère à l’époque ou des artistes comme John Cage libèrent l’objet (dans son cas le

piano), des contraintes « romantiques » que l’on imposait à l’art : à savoir être le médiateur de

l’« espace intérieur » de l’être humain. Pour Morton les objets « parlent », sont doués d’élocution.

C’est pourquoi « L’art à l’ère de l’asymétrie doit ainsi être un accordage avec l’objet
6

. ». L’artiste

devient une sorte de traducteur de l’intériorité des objets. Alors que la politique ou l’éthique n’a pas

encore pris le contrepied en rapport aux hyperobjets, l’auteur considère l’art comme un guide pour

se positionner face à eux. Il énonce une différence entre être un génie et avoir du génie, qui

résulte d’une collaboration entre le « moi intérieur » et au moins une autre entité. Il appelle à ne

pas négliger les accords que l’on passe avec les choses que l’on utilise, et que l’art exploite. Par

exemple, dans le cas d’un poème, le poète passe un accord avec le papier, l’encre, l’air, l’éditeur,

le langage, etc.

2.4 Faire le deuil d’une Nature bienveillante

Considérant les hyperobjets comme des unités gigantesques dont les parties sont toujours plus

nombreuses que l’unité-mère, à l’image de matriochkas arborescentes, Timothy Morton appelle à

l’action et à la prise de décision sans avoir toutes les données. Il s’agit de développer une pensée

ne  devant  pas  dépendre  d’un  deus  ex  machina  pour  nous  sortir  de  la  problématique  des

hyperobjets et, plus précisément, puisque c’est le thème principal de l’ouvrage, du réchauffement

planétaire. Pour se positionner face aux hyperobjets il faut dépasser la passivité. Même si les

humains sont mal préparés à la temporalité des hyperobjets qui les dépassent, une vision sans

égo est  nécessaire.  Par  la  dilatation  de  leur  espace-temps,  ils  poussent  à  réfléchir  au-delà

d’intérêts personnels et à davantage entrer en connexion avec les autres. En m’ouvrant à une

pensée vers l’avenir et donc pour l’être qui sera là après moi, bien des années plus tard, sans moi

et  sans souvenir  de moi,  je peux me positionner plus justement face aux hyperobjets.  Il  est

question de dépasser l’injonction du présent qui, de toutes façons, n’est plus pour l’auteur. Il

conclut  sur  l’idée que « Les êtres non-humains sont  responsables du moment  suivant  dans

l’histoire et la pensée humaine
7

. » et qu’il revient à l’art de faire un travail de deuil du concept de

Nature  et  d’un  ailleurs  tels  qu’il  les  défini.  Aussi,  il  confère  à  l’art  le  rôle  d’interprète  des

hyperobjets. Ce faisant, les hyperobjets permettent aux êtres humains d’être délivrés d’une vision

illusoire du monde, celui du « fantasme d’une nature neutre ou bienveillante
8

 », et poussent alors à

une ouverture vers un futur certes inquiétant, mais sur lequel nous avons une emprise, via les

relations esthético-causales impliquées par l‘interobjectivité révélée par les Hyperobjets.

2.5 Que retenir de cette lecture ?

Timothy Morton signe un ouvrage complexe,  qui  en appelle  à une bonne connaissance des

fondamentaux en philosophie. Les exemples et références issus de l’art et de la science-fiction

sont bienvenus pour illustrer son propos soutenu, rédigé dans un style personnel voir parfois

provocateur,  qu’il  justifie  par une envie de bousculer  et  de faire réagir  le–la lecteur-rice dès

l’introduction. La pensée qu’il déroule le long d’Hyperobjets mérite d’être interrogée au regard de

l’art, comme il le suggère, mais également par le prisme de la sociologie, du design et peut avoir

une résonnance au quotidien. Mais cela nécessite un effort d’accessibilité, qui se fait d’ailleurs

peut-être à travers les différentes plateformes qu’il  utilise pour communiquer :  son blog,  son

instagram ou encore Twitter.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 19:23:11, depuis le 216.73.216.58 6/11

3. Hyperobjets et design, une exploration
possible

Nous voudrions à présent nous risquer à commenter l’ouvrage. Le concept d’hyperobjets, pivot de

l’ouvrage,  révèle  une  potentialité  philosophique  nouvelle  se  détachant  d’une  perspective

anthropocentrée, et qui serait salvatrice au regard de l’urgence écologique. Dans Hyperobjets :

philosophie et écologie après la fin du monde,  Timothy Morton donne à l’art une place toute

particulière, comme une sorte d’interprète des différents effets des hyperobjets. Observer cette

pensée par le prisme du design ouvre également une porte sur un champ de questions qu’il serait

judicieux de traverser.

La  pratique  du  design,  fondamentalement  orientée  vers  l’humain  (faite  par  lui,  pour  lui)  et

propulsée par les événements qui  ont  découlés de l’industrialisation,  fait  partie d’un système

complexe qui échappe à ses pratiquant-es même. Le domaine se retrouve aujourd’hui à devoir

rendre des comptes, prendre sa responsabilité face au raz-de-marée d’objets qu’il a aidé à créer

depuis deux siècles. Timothy Morton parle d’une revanche des objets
9

 sur les humains, qui par

leur masse les englobent. Et face à cela, comme face au réchauffement planétaire, il pousse à

l’action, à la prise de décision, le regard porté vers un futur aux contours certes incertains, mais

dont on sait une chose : les hyperobjets, eux, y seront. Alors, comment le design peut-il s’emparer

de cette notion d’hyperobjet ? Le ou la designer, entité tentaculaire peut intervenir à plusieurs

niveaux : de l’usage au langage, de la forme au service, etc. Il-elle peut donc sculpter le quotidien

et le monde, qu’il  soit  effet esthétique donc fragile, voire illusoire ou non, comme le soutient

Morton. Comment cette créature-là peut-elle s’intéresser au sujet, non pas comme un dieu mais

comme un-e interprète des relations mises en exergue par la présence des hyperobjets ? Pour

tenter  de répondre à cette question,  j’aborderais successivement trois points mettant  en jeu,

d’abord,  la  question du design prospectif,  puis la  notion d’un design interobjectif  et  enfin,  je

proposerais d’interroger la discipline dans un rapport temporel accordé sur celui des hyperobjets.

3.1 Un travail au conditionnel

Je commencerais par dire qu’il n’y a pas de réponse claire et certainement pas unique à cette

question, ce qui en fait sa pertinence. Cette pensée contemporaine de l’hyperobjet a le mérite de

pousser à s’interroger sur la discipline, se confrontant aux notions évoquées plus haut :  à la

viscosité, la finitude, et aux multiples dimensions des créations humaines qui finissent par les

dépasser. Peut-on imaginer un design comme « carnet exploratoire » des échanges entre humains

et non-humains avec les hyperobjets ? Et quel type d’exploration est-il permis de mettre en place ?

Si l’on reprend l’exemple de l’ensemble des matériaux radioactifs répandus sur la planète, peut

venir à l’esprit le travail d’Anthony Dunne et Fiona Raby du studio éponyme et leur Huggable

Atomic Mushroom
10

.  Le coussin en forme de champignon radioactif  s’adresse aux personnes

souffrant de la peur d’être atomisé. Ce type de projet cherche à faire réfléchir et tente de susciter

autre chose qu’un design défini par l’avancement de produits utilisés de manière à façonner le

désir du consommateur. Formulation que l’on comprend familièrement à l’évocation du design. Le

Mushroom  pose la  question de comment  le  design est  capable  de manipuler  nos réponses

émotionnelles.

Dunne & Raby ont pour habitude de pousser leurs étudiants à se confronter à ce qui gêne, ce qui

perturbe, au lieu de simplement songer à donner une forme à un objet
11

. Cette même position est

adoptée par Timothy Morton qui cherche, en amenant son concept d’hyperobjet à jour, à poser

l’être dans une situation instable mais qu’il juge libératrice. L’objet en question traduit un rapport

particulier à l’hyperobjet « matériaux radioactifs » et la menace qui pèse avec lui. L’exploration ici

est cognitive : on travaille la mémoire et le sensoriel, l’affect, en explorant comment le design peut

modifier le comportement de ces personnes sensibles à la menace radioactive. Il est question

d’entretenir  le  lien  entre  le  sujet  humain  et  l’hyperobjet  dans  lequel  il  évolue.  Le  design

cartographie, impacte. Ici, si j’extrapole avec en tête le maillage interobjectif de toute entité (dont

font  partie  humains  et  non-humains),  je  pense  à  cette  peluche  comme  une  tentative  de

« toucher », de se lier à l’hyperobjet, celui qu’on ne voit pas mais qui est bel et bien là.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 19:23:11, depuis le 216.73.216.58 7/11

Il est d’ailleurs intéressant de noter le rapprochement langagier qui est possible entre la pensée de

l’OOO, ontologie orientée objet fondée par Graham Harman, aussi appelée réalisme spéculatif, et

la pratique du design spéculatif, tel que défendu par Dunne & Raby dans leur ouvrage Speculative

everything
12

.

Les deux fonctionnent sur un mode de décalage. Dans le premier, il s’agit de penser une réalité

qui se détache et existe au-delà du regard humain et de la subjectivité de chacun. Dans le design

spéculatif, le terme revêt un sens de recherche axé sur un mode conditionnel. Et si.

Dans les deux cas, il est question de renverser un « ordre dominant » de la pensée. Avec Graham

Harman, notre conscientisation des choses n’est pas garante de la réalité ; mieux, cela n’exclut

pas une réalité indépendante à notre regard humain. C’est ce que prêche Timothy Morton, proche

d’Harman et adhérant à cette philosophie : qu’on le veuille ou non, qu’on les voit ou les pense, ou

non, les hyperobjets sont réels et ils existent. Quant à Dunne & Raby, le conditionnel utilisé dans

leur travail permet de défendre un design comme repaire de questions critiques et non pas comme

protocole de résolution de problèmes. Dunne & Raby annoncent que « Dans les scénarios que

nous développons, nous croyons, premièrement, qu’ils doivent être scientifiquement possibles, et

deuxièmement, il devrait exister un chemin entre là où nous sommes aujourd’hui et là où nous

sommes dans le scénario. Un enchaînement d’événements crédible qui mène à une nouvelle

situation est nécessaire, même s’il est purement fictionnel
13

. ». Ainsi, aussi bien Timothy Morton

que le duo de designer partagent une inquiétude face au futur menacé par l’urgence écologique

qui inquiète. Le premier pousse à une action immédiate sans attendre des données qu’il serait de

toutes façons impossibles  à  compiler,  les  deux autres produisent  de multiples  scénarios,  se

saisissent  des  données  présentes  et  arpentent  les  possibilités.  Cependant,  contrairement  à

Timothy Morton, je ne pense pas que le présent n’existe pas. Peut-être est-il effectivement un

enchaînement  de  fragments  du  temps,  comme  les  perles  d’un  chapelet  que  l’on  égrène

frénétiquement et donc constamment en mouvement. Néanmoins, la sensation est là, comme le

bois des perles sur la peau, nous ressentons ce « là où nous sommes » dont parlent Dunne &

Raby, et en faisons l’expérience. Ce qui à mes yeux révèle sa réalité. Il  me paraît important

d’observer ce moment et de s’en emparer pour mieux suivre l’injonction à l’action. « La forme, c’est

la mémoire
14

. » déclare Morton, donnant alors aux choses formalisées un caractère passéiste. Je

pense que ces « souvenirs » doivent entrer dans la composition du futur. Ainsi, il serait donc

possible que nos villes s’établissent à partir du plastique ou du textile en trop, reconditionnés,

réutilisés, transformés, ceux-là même que l’on accumule compulsivement. Que se passerait-il si

les deux mouvances se rejoignaient sur ce point, entre « où nous sommes » et « futur futur » ?

Dépasseraient-ils l’Huggable Atomic Mushroom, pour un plus vaste projet, explorant davantage la

traversée des humains dans l’hyperobjet ?

3.2 Un design « interobjectif »

Comment d’ailleurs ce voyage, ce croisement entre design et hyperobjet pourrait-il être expliqué,

schématisé ? En 2008, Nathan Crilly, Anja Maier et P. John. Clarkson signent un article
15

 reprenant

le modèle de Shannon (également cité par Timothy Morton) formalisant la déclaration d’intention

du ou de la designer vers l’utilisateur-rice, comme un rayon linéaire, d’un point A à un point B,

ininterrompu, aussi simplement perçu qu’envoyé. Le modèle redéveloppé révèle une complexité

toute autre et un espace d’interaction entre les différent-es auteur-es et destinataires-ices qui

définissent l’objet de design, et qui se fait dans les deux sens. Il n’y a plus seulement A et B mais

de multiples intermédiaires (fabricant-es, chercheur-euses, publicitaires, etc.) qui viennent nourrir

l’objet. L’artefact, puisqu’il est question dans l’article de développer sa qualité de transmetteur et

receveur médiatique, est en fait défini par de multiples messages et interventions. En utilisant ce

modèle comme processus de création/fabrication de l’objet, on peut y ajouter une caractéristique

nouvelle des objets, amenée par l’OOO : ceux-ci sont doués de parole et nous transmettent leurs

intentions propres. Reconnaître l’existence de l’hyperobjet c’est aussi admettre sa présence dans

le maillage existant du modèle de Nathan Crilly. En compilant ces différentes qualités, il peut être

intéressant de se demander s’il  n’y a pas, là, la véritable condition de possibilité des objets.

Imaginons, à la place des flèches timides, les « zones d’interobjectivité
16

 » qui sont au-devant de

chaque entité.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 19:23:11, depuis le 216.73.216.58 8/11

Figure 1.  Hanne Reibre,  Reprise du modèle développé de Nathan Crilly,  Anja Maier  et  P.J.

Clarkson avec l’apparition de la couche de l’interobjectivité de l’hyperobjet

On a donc là le fameux maillage de l’hyperobjet dont parle Timothy Morton. De cette manière il est

possible d’imaginer le design comme une traduction des relations entre soi -son espace intérieur-,

les autres,  les objets eux-mêmes, et  l’hyperobjet  qui  les englobe. Et chaque création qui  en

émerge est  le  passage de l’idée à la  forme d’un fragment  révélé de l’hyperobjet  auquel  on

s’intéresse en tant que concepteur-rice. De plus, considérant ainsi les échanges entre les uns et

les  autres,  la  hiérarchisation entre  les  entités  n’est  plus possible,  et  les  sujets  non-humains

agissent sur les humains de la même manière que ces derniers agissent sur les objets. Peut-être

presque aussi littéralement que la masse, portée par le ou la propriétaire de la célèbre Do hit chair

de Marijn Van der Poll, pensée au sein du studio Droog Design et paru en 2000
17

. Ce cube de

métal de métal invite ses propriétaires à le marteler, lui donnant une forme de fauteuil par la force

exercée des coups répétés. Si le rapport est inversé, alors on revient à ce que note Timothy

Morton quand il exprime que la tasse de café « tassomorphise
18

 » la main qui la tient, comme

l’humain a tendance à anthropomorphiser tout objet. Qu’est-ce qu’implique cette pensée, d’une

chose qui module l’être vivant à sa guise ?

En entrant dans cette zone d’interobjectivité peut-on considérer la pratique du design comme une

traduction des hyperobjets ? Est-ce qu’admettre cette relation peut permettre d’en prendre le

contrepied ? C’est-à-dire dépasser la posture de traducteur-rice passif-ve, inconscient-e, ancré-e,

dans  un  maillage  dont  il-elle  n’a  pas  conscience  ;  et  cesser  de  contribuer  à  faire  grossir

l’hyperobjet de son choix : capitalisme, réchauffement planétaire, marée de plastique, pollution,

etc.

En admettant une relation d’égal à égal entre humains et non-humains, où tout est connecté et

dont  les  répercussions  ne  sont  pas  immédiates  mais  sont  désormais  envisageables,  quelle



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 19:23:11, depuis le 216.73.216.58 9/11

position  est-il  possible  de  prendre  ?  Celle  d’œuvrer  pour  réduire  la  «  date  limite  »  des

hyperobjets ? D’en modifier  leur essence ? Réfléchir  la connexion d’objet  à objet  permet de

dépasser point de vue au caractère immédiat et éphémère des solutions envisagées aujourd’hui ?

3.3 Voir plus loin

A quoi ressemblerait un design acceptant d’être dépassé ? Et les villes, les paysages travaillés via

des structures et concepts en design dont la temporalité ne s’échelonne plus sur celle de la

moyenne d’une vie humaine mais sur celle, bien éloignée, des hyperobjets ? Timothy Morton

donne l’exemple du Dusty Relief
19

. L’esthétique du bâtiment est intéressante par ses multiples

facettes, mais leurs fonctionnalités le sont encore plus. En effet, Dusty Relief répond à l’évacuation

de l’ailleurs (celui vers lequel nos déchets seraient magiquement aspirés) et réagit directement à la

problématique prégnante de la pollution à Bangkok. Le matériau utilisé pour la construction serait

suffisant à attirer vers lui les particules de poussières, pour en débarrasser le climat, et les utiliser

comme couche isolante. Penser l’hyperobjet et prendre conscience qu’il n’y a pas un ailleurs pour

les  objets  leur  permettant  de  disparaître,  permettrait  de  réfléchir  au  design  sur  un  système

circulaire, non plus seulement à l’échelle de l’objet isolé et des schémas courts que l’on peut

observer dans des initiatives personnelles, mais à des échelles plus vastes. Comment pourrait-on

imaginer un paysage urbain modulé par la récupération des déchets : aurions-nous à vivre sous

une couche de poussière pour que notre prochain très futur  ne soit  pas obligé de subir  les

conséquences de nos actions actuelles ? Quelles seraient les conséquences esthétiques – c’est-à-

dire tenant à la fois du sensible et du formel – sur notre environnement ?

Timothy Morton annonce qu’il serait bon d’abandonner l’idée de « Nature » comme celle d’un

décor  vendu  dans  les  films,  cette  vaste  étendue  verte  prometteuse,  sanctuaire  éloigné  des

empreintes de nos structures industrialisées. Il évoque pour exemple Hobbiton, village des hobbits

dans l’œuvre de Peter Jackson, Le seigneur des anneaux
20

. Il n’est évidemment pas question de

s’éloigner  du  monde  végétal  et  naturel  mais  de  se  défaire  de  l’idée  que  l’on  s’en  fait.

L’esthétisation du monde est, pour lui, presque aussi nocive que la pollution même : d’abord parce

qu’elle est le fruit de notre imaginaire et ensuite parce que si cet imaginaire devait être réalisé, cela

nécessiterait une modification si brutale qu’elle ôterait tout caractère naturel à l’environnement. La

ville « naturelle » d’Hobbiton n’est qu’une image. D’ailleurs, le relief a été spécialement créé pour

les besoins de la saga. En abandonnant cet idéal mais en se concentrant avec notre rapport au

monde végétal, serait-il possible de voir, par exemple, dans les travaux de Neri Oxman les futures

structures  qui  nous  accueilleront,  réanimant  le  lien  entre  architecture  et  biodiversité  ?  Nous

retrouverons-nous au sein d’habitats en soie, dans ses structures autoportées créées à partir d’un

dérivé  de  polymère  présent  dans  les  crustacés  et  travaillé  pour  être  intégré  à  un  système

d’impression 3D (Ocean Pavilion
21

) ? N’y a-t-il pas là un lien direct d’interaction avec ce monde

épuisé par la force exercée par les humains ?

4. Conclusion

Les champs exploratoires ouverts par la pensée du design via l’éclairage du concept d’hyperobjets

sont nombreux, et c’est à ce titre qu’il me paraît intéressant de s’y arrêter. Toutes les questions ne

seront peut-être pas pertinentes, certaines ont déjà été explorées par des designers comme Neri

Oxman, le studio Droog Design, Dunne & Raby et tant d’autres. Ou encore déjà posées par des

philosophes comme Bruno Latour, Graham Harman ou Quentin Meillassoux, représentant français

de l’ontologie orientée objet. Cependant, l’ouverture au futur et la pensée dépassant l’immédiat à

l’échelle  de  la  moyenne d’une  vie  humaine  me paraît  être  une  entrée  constructive  dans  le

domaine, comme celle des perspectives décalées sur le mode objet pour objet, plutôt qu’objet pour

sujet. Expliciter l’interconnexion entre les choses mérite de poser tout-e concepteur-rice face à sa

responsabilité  et  à  l’unité  des  menaces  hyperobjectivées,  directement  issues  des  créations

massives des deux derniers siècles.

Pour conclure, je dirais que le design a une longueur d’avance sur le propos de Timothy Morton,

les questionnements apparaissent déjà depuis une dizaine d’années dans les préoccupations des



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 19:23:11, depuis le 216.73.216.58 10/11

designers et chercheurs-euses. Et ce, bien que les parties qui s’inquiètent de ces problématiques

soient minoritaires et que l’industrie du design soit globalement intégrée au système du capitalisme

dominant. Néanmoins, nommer ces hyperobjets et les expliciter est une forme d’action sur laquelle

il me semble pertinent de s’arrêter, pour, peut-être, donner à voir de nouvelles perspectives fleurir

dans le champ des explorations possibles.

Bibliographie

Ouvrages

Dunne Anthony et  Fiona Raby,  Speculative  everything :  design,  fiction,  and social  dreaming,

London, The MIT Press, 2013.

Morton, Timothy, Hyperobjets : philosophie et écologie après la fin du monde, Saint-Étienne, Cité

du design, École supérieure d’art et de design, coll. « Culture technique / Culture design », traduit

par Laurent Bury, 2018.

—, La pensée écologique, Paris, Zulma, coll. « Zulma Essais », traduit par Cécile Wajsbrot, 2019.

Articles

Ackermann,  Julie,  «  Interview  avec  Timothy  Morton,  le  philosophe  qui  prône  une  écotopie

h é d o n i s t e  » ,  M a g a z i n e  A n t i d o t e ,  9  j u i l l e t  2 0 2 0 .

https://magazineantidote.com/societe/interview-avec-timothy-morton-le-philosophe-qui-prone-une-

ecotopie-hedoniste/

Crilly, Nathan, Maier, Anja., Clarkson, P. John, « Representing artefacts as media : Modelling the

relationship between designer intent and consumer experience. », International Journal of Design,

2 ( 3 ) ,  2 0 0 8 ,  p . 1 5 - 2 7 .  D i s p o n i b l e  s u r  :

\<http://www.ijdesign.org/index.php/IJDesign/article/view/429/220>,  [consulté  le  25  novembre

2020].

Mogas-Soldevila,  Laia,  Jorge  Duro-Royo,  Daniel  Lizardo,  Markus  Kayser,  Sunanda  Sharma,

Steven Keating, John Klein, Chikara Inamura, Neri Oxman, « Designing the Ocean Pavilion. », The

MIT Lab, 2015.

\<https://neri.media.mit.edu/assets/pdf/IASS2015_MediatedMatter_small.pdf>,  [consulté  le  20

novembre  2020].

Sitographie et expositions

Exposition Hyperobjects,  co-organisée par Timothy Morton et Laura Copelin, du 13 avril  au 4

novembre  2018,  Bal lroom  Marfa,  Texas.  Programme  disponible  en  l igne  sur  :

https://www.ballroommarfa.org/program/hyperobjects/ [consulté le 17 novembre 2020].

Exposition Neri Oxman, Material Ecology, organisée par Paola Antonelli et Anna Burckhardt, du 14

mai au 18 octobre 2020, MoMA.

Site officiel de Neri Oxman, disponible sur : \<https://neri.media.mit.edu/index.html>, [consulté le

20 novembre 2020].

Crédits et légendes

Figure 1.  Reprise du modèle développé de Nathan Crilly,  Anja Maier  et  P.J.  Clarkson avec

l’apparition de la couche de l’interobjectivité de l’hyperobjet, schéma réalisé par Hanne Reibre ©

Hanne Reibre.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 19:23:11, depuis le 216.73.216.58 11/11

Morton, Timothy, Hyperobjets : philosophie et écologie après la fin du monde, Saint-1.

Étienne, Cité du design, École supérieure d’art et de design, coll. « Culture technique /

Culture design », traduit par Laurent Bury 2018, p. 15. 

Wachowski, Lili, Wachowski, Lana The Matrix, Warner Bros., couleur, 35 mm, 1999. 2.

Morton, Timothy, Hyperobjets : philosophie et écologie après la fin du monde, op.cit., p. 74. 3.

Ibid., p. 104. 4.

Ibid., p. 119. 5.

Ibid., p. 197. 6.

Ibid., p. 221. 7.

Ibid., p. 217. 8.

Morton, Timothy, Hyperobjets : philosophie et écologie après la fin du monde, op. cit., p.9.

136. 

Dunne, Anthony, Fiona Raby et Michael Anastassiades, « Huggable Atomic Mushroom »,10.

2004-2005. Site official du duo Dunne & Raby, disponible sur :

\<http://dunneandraby.co.uk/content/books/66/0≥, [consulté le 20 novembre 2020]. 

Sudjic, Deyan, B comme Bauhaus : un abécédaire du monde moderne, B42 éd., 2019, p.11.

129. 

Dunne Anthony et Fiona Raby, Speculative everything  : design, fiction, and social12.

dreaming, London, The MIT Press, 2013. 

Ibid., p. 4, traduction de l’auteure de l’article : « In the scenarios we develop we believe,13.

first, they should be scientifically possible, and second, there should be a path from where

we are today to where we are in the scenario. A believable series of events that led to the

new situation is necessary, even if entirely fictional. » 

Morton, Timothy, Hyperobjets : philosophie et écologie après la fin du monde, op.cit., p.14.

136. 

Crilly, Nathan, Maier, Anja., Clarkson, P. John, « Representing artefacts as media :15.

Modelling the relationship between designer intent and consumer experience. »,

International Journal of Design, 2(3), 2008, p.15-27. Disponible sur :

\<http://www.ijdesign.org/index.php/IJDesign/article/view/429/220>, [consulté le 25

novembre 2020]. 

Ibid., chapitre « Interobjectivité », p. 98-114. 16.

Page de présentation de la « Do hit chair », site officiel du studio Droog Design. Disponible17.

sur : \<https://www.droog.com/product/do-hit-chair-new/≥, [Consulté le 20 novembre 2020]. 

Morton, Timothy, Hyperobjets : philosophie et écologie après la fin du monde, op.cit., p.18.

107. 

NEW TERRITORIES/R&SIE, Dusty Relief, François Roche, Stéphanie Lavaux et Jean19.

Navarro, 2002-2004. Disponible sur le site officiel du FRAC Centre-Val de loire :

\<https://www.frac-centre.fr/collection-art-architecture/rub/rub-64.html?authID=157&ensemb

leID=513≥, [consulté le 20 novembre 2020]. 

Jackson, Peter, Saga Le seigneur des anneaux, New Line Cinema, 2001-2003, 3 DVD. 20.

Mogas-Soldevila, Laia, Jorge Duro-Royo, Daniel Lizardo, Markus Kayser, Sunanda21.

Sharma, Steven Keating, John Klein, Chikara Inamura et Neri Oxman, « Designing the

Ocean Pavilion. » The MIT Lab, 2015.

\<https://neri.media.mit.edu/assets/pdf/IASS2015_MediatedMatter_small.pdf>, [consulté le

20 novembre 2020]. 


