
Design
Arts
Médias

L'exposition comme montage

Pierre-Damien Huyghe

2020-12-11



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 23:26:22, depuis le 216.73.216.84 2/8

Professeur émérite des universités, Paris 1 Panthéon-Sorbonne

Membre de l’Institut Acte

Résumé : L’exposition a été historiquement liée à la critique. Cet article interroge l’actualité de

cette liaison. Suivant la lecture que fit Benjamin de Baudelaire, il propose à cette fin de mettre en

tension l’idée même d’exposition et montre que la critique de pratiques comme la photographie et

le design requiert qu’on expose dans un certain écart à l’égard du modèle traditionnel des arts

plastiques. De là l’intérêt porté à la notion de montage.

Abstract : Historically exhibition and critique have been linked. This paper questions the actuality

of this link. For this purpose, following Benjamin of Baudelaire’s reading, it proposes to put the very

idea of exhibition in tension and shows that the critic of practices such as photography and design

admits to exhibit, but in moving away from the traditional model of fine arts. From this derives the

interest in the concept of film editing.

Introduction

Nous ne sommes plus au temps des Salons et de leurs expositions. En art, nous avons désormais

affaire à des installations. Entre ces deux mots – installation et exposition – une significative

différence de préfixe.  On s’installe  ou on installe  quelque chose dans un lieu,  en raison du

sentiment qu’on a d’y être appelé. Pour l’exposition, c’est différent. Par définition, ce qui s’expose

échappe, le temps au moins de sa tenue dans cette situation, à la certitude de son statut. Il en

résulte, pour simplifier, que dans une installation artistique la question n’est pas en jeu de savoir si

c’est de l’art ou pas. Cette question se règle préalablement, et de manière professionnelle, au

niveau de l’invitation ou de l’appel. Je vais ici une fois de plus rappeler que « professer », c’est

déclarer publiquement et qu’un jeu de déclarations se trouve bien en l’occurrence activé : une

institution artistique déclare qu’elle ouvre un espace pour une installation, un artiste déclare une

réponse possible et cette réponse est acceptée pour ce qu’elle professe. La question qui se pose

dès lors aux récepteurs ultimes (les spectateurs, les passants) n’est pas de savoir si c’est de l’art

(cette question est déjà réglée, la réponse est dans le jeu des déclarations initiales), mais de

comprendre ou le cas échéant de se faire à l’idée qu’en effet ça en est.

Dans  leur  histoire  les  Salons  ont  montré  par  l’exemple  la  possibilité  d’une  autre  logique

concernant,  elle,  des opérateurs  de métiers,  ce dernier  mot  ayant  d’abord moins renvoyé à

l’exercice de compétences personnelles qu’à la possession d’un appareillage déterminé d’outils.

Ces opérateurs, dans les circonstances où leurs travaux n’étaient pas seulement présentés à un

public mais bel et bien exposés à une critique, apparaissaient en l’occurrence d’abord comme des

prétendants : pour ce qu’ils avaient mis en œuvre depuis ou avec leurs métiers ils espéraient une

considération  que  la  seule  possession  de  l’outillage  ne  suffisait  pas  à  attribuer,  celle  qu’on

accordait aux œuvres d’art. Il y allait, pour ainsi dire, d’un supplément de reconnaissance. La

question qui se posait était bien alors l’inverse de la précédente : non pas comprendre en quoi

c’est de l’art, mais juger si ça en est. « Si vous exigez que je vous confère le titre d’artiste ou

d’amateur des beaux-arts... », disait Baudelaire dans les premières pages de son Salon de 1859

avant de prendre le temps de l’examen et de trancher dans plusieurs cas malgré l’espérance des

prétendants. Ce n’était pas sans conséquence pour eux dont le statut de profession dépendait

pour une grande part du jugement critique à quoi ouvrait l’exposition.

Que pareil jugement critique fût en dernière analyse un jugement de goût qui se décidait « sans

concept », qu’il ne fût pas un savoir, qu’il fût lui-même pour lui-même en situation critique, jamais

sûr au fond de sa propre décision et par conséquent ouvert à son tour à un second degré de

critique possible, c’est une affaire qui aura fait couler beaucoup d’encre et trouvé sa justification

foncière dans la philosophie de Kant. Je n’y reviens pas. Mon intention est de réfléchir davantage

à la particulière prétention que le propos baudelairien aura lié au caractère de l’exposition de 1859.

Le Salon cette année-là fut en effet inhabituel car ouvert aux tenants d’une « industrie nouvelle »

(entendons, comme dit aussi le texte, un « stratagème » technique, une sorte de «procédé
1

 »). Le

critique Baudelaire affirma qu’il vaudrait mieux ne pas permettre à cette industrie « de suppléer



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 23:26:22, depuis le 216.73.216.84 3/8

l’art dans quelques-unes de ses fonctions
2

 ». Si on persistait à la laisser faire ainsi « concurrence

», c’est tout l’art qui se trouverait bientôt, pensait-il, « supplanté ou corrompu tout à fait
3

 ». Ce que

Baudelaire  écartait  ainsi  du  champ  des  expositions  possibles,  c’est,  nous  le  savons,  la

photographie. Ce n’est pas qu’il la rejetait absolument. Elle pouvait par ailleurs « servir », disait-il.

Lisant et relisant ce propos, j’en viens à me demander si  la colère qui s’y déploie est aussi

générale et drastique qu’elle paraît à première lecture. L’évoquant lui-même à quelques soixante-

dix ans de distance, Walter Benjamin affirma pour sa part qu’il fallait en « déplacer l’accent » et

que ce qui s’y nichait c’était malgré tout une réelle « défense contre toutes les usurpations de la

photographie artistique
4

 ».

1. Une affaire d’authenticité

« Usurpation » ? Le mot est fort, et l’ensemble de l’expression où il apparaît pas moins difficile à

lire  que la  source qu’elle  commente.  On peut  comprendre,  retrouvant  alors  la  pente la  plus

manifeste du propos baudelairien, que la photographie fait tort à l’art quand elle prétend y paraître

de la même manière – selon les mêmes règles d’exposition et au même titre – que, par exemple,

la peinture, mais on peut aussi considérer, à l’inverse pour ainsi dire, que Benjamin, au moins lui,

et  Baudelaire  peut-être  aussi  de  façon  latente,  évoquent  la  possibilité  paradoxale  pour  la

photographie de manquer à sa propre « authenticité » (ce terme est aussitôt lâché par Benjamin)

dans tous les  cas où elle  accepte  de rivaliser  avec les  tableaux.  C’est  la  photographie  qui

produirait alors d’elle-même un usage usurpé, se faisant d’une manière ou d’une autre violence en

acceptant de s’exposer à la façon des œuvres. Sans doute s’agit-il alors pour elle d’accéder à une

reconnaissance dont la valeur n’est pas en soi contestable. Mais cette reconnaissance, même si

elle s’accompagne de quelques avantages, au fond authentiquement ne lui convient pas (ou ne lui

convient  qu’à la  condition qu’elle  perde en authenticité).  Pareille  trahison de soi  procède,  je

suppose, d’une volonté, celle qui détermine la capacité opératoire d’ordre nouveau qu’elle est à

s’engager dans la simulation esthétique d’un art plus ancien qu’elle, en l’occurrence la peinture. La

photographie ferait tableau comme on fait semblant et (c’est tout un finalement) se montrerait de la

manière qui convient à cette semblance, en panneaux accrochés sur des murs, quand d’autres

présentations sont possibles qui feraient davantage voir les spécificités de la capacité d’image

qu’elle met en jeu.

Pensons dès lors au design. Ne pouvons-nous pas envisager que ce qui s’est joué et discuté à

propos de la photographie se joue et se discute derechef avec lui ? À son tour il n’a pas pour

milieu a  priori  celui  des métiers  artistiques et  il  est  sûrement  parent  de quelques industries

nouvelles. Vouloir l’exposer, n’est-ce pas alors lui faire courir un risque, celui de se soumettre à

une modalité de présentation, non plus la peinture sans doute, mais la sculpture, qui,  ne lui

convenant  pas  essentiellement,  n’étant  pas  de son époque technique,  ne  saurait  l’ouvrir  au

jugement de goût – à une sorte au moins d’appréciation critique – qu’en trahissant sa condition

même ? C’est bien possible. Cependant l’argument en dernière analyse benjaminien qui donne à

cette hypothèse sa plausibilité peut être encore autrement considéré et étendu. Car s’il y a quelque

chose d’inauthentique dans une photographie ou un design qui s’exposeraient comme telle ou telle

pièce se revendiquant d’un art de tradition ou d’une histoire de l’art (ce serait là mieux dire, j’y

reviens dans un instant),  ne pouvons-nous imaginer  qu’existent  des expositions elles-mêmes

inauthentiques, c’est-à-dire des expositions qui,  empruntant à leur propre histoire,  mimant en

quelque sorte leur tradition, donnent ou donneraient toutes les apparences, mais seulement les

apparences en la circonstance attendues ? Pareilles expositions sembleraient exposer, mais il leur

manquerait, et ce n’est pas rien, la substance, c’est-à-dire l’indécision initiale propre à l’enjeu

critique. S’il y a bien là risque, n’est-ce pas pour autant cependant que l’idée même d’exposition

demeure enfermée dans son modèle historique, celui des arts plastiques ? Posant cette question,

je ne pense pas seulement à l’organisation spatiale, aux lieux, aux sites, aux dispositions et,

comme on  dit  encore,  aux  accrochages  :  tout  cela  n’est-il  pas  trop  modélisé  et  diffère-t-il

suffisamment en raison de l’époque ? Il y va aussi du titre par hypothèse supposé se jouer : une

exposition aujourd’hui inauthentique serait une exposition persistant dans la même et constante

arrière-pensée, celle de considérer et de faire considérer comme art ce à quoi elle touche.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 23:26:22, depuis le 216.73.216.84 4/8

2. Des titres à conférer

Pour examiner cette affaire avec un peu de précision, revenons à la phrase clé de Baudelaire : «

Si vous exigez que je vous confère le titre d’artiste ou d’amateur des beaux-arts... ». Pareille

phrase repose sur une double supposition. De la première, j’ai déjà commencé à parler : il s’agit

que le titre en jeu ne soit pas conféré antérieurement à l’exposition. Quant à la seconde, elle

requiert  que le sujet  conférant  ne soit  pas lui-même dans les secrets de la fabrication.  Une

exposition inauthentique pourrait bien être dans ces conditions une exposition jouée d’avance

parce que livrée à une critique trop connaisseuse et pas assez « amateur », une exposition où le

moment en principe indécis d’abord, et jamais définitivement réglé, de la critique se trouverait ainsi

en quelque sorte court-circuité. Et ce court-circuit lui-même nous commençons à comprendre ce

qui pourrait le produire : non pas l’expérience même de l’exposition (son moment esthétique), mais

son entour. Je dis « entour » car il s’agit bien de tout un enveloppement, je pourrais aussi bien dire

« légende » pour ce que ce mot rapporté à sa forme étymologique latine (un adjectif verbal)

implique d’obligation pour le dire (une légende, littéralement, c’est ce qui doit être lu). Tout est là :

si l’on s’est déjà arrangé avec le titre à conférer (« art » dans le cas de Baudelaire, « design » dans

ce que je vais m’efforcer de préciser),  si  ce titre a déjà été attribué,  il  n’y  a pas d’enjeu à

l’exposition et ce n’est une exposition que de nom. C’est la même chose à chaque fois qu’une

suggestion,  fût-elle  réduite  aux  propositions  d’un  mince  carton,  dévie  du  côté  d’un  savoir

contextuel l’esprit du critique, lui épargnant l’épreuve qu’il faudrait au contraire lui réserver, celle du

jugement qui, hésitant, ne sachant quoi penser, réfléchit sur ou depuis le moment, dans la situation

et non en raison d’informations substantiellement aptes à occuper l’esprit et à réduire ce faisant

l’espace du sentiment authentique.

Reste l’autre question, l’autre aspect plutôt de la question. Si exposer c’est, en principe, donner

site à l’exercice d’un jugement critique, ce site peut-il varier dans son allure, s’éloigner du modèle

historique des arts plastiques et s’ouvrir ainsi à des titres qui ne seraient pas d’art ? Certes la

colère de Baudelaire en 1859 ne fait guère de place à l’idée d’une exposition où le titre à conférer

serait, indépendamment donc de l’art, celui de photographie. Certes il n’imagine pas qu’il puisse

exister une critique photographique se prononçant à l’occasion d’expositions d’un style nouveau où

les images à juger ne seraient pas présentées agrandies en tableaux mais suivant davantage leur

format. Rien de tout cela ne se trouve pourtant absolument interdit, et c’est bien, comme j’ai dit

déjà, ce dont Benjamin fera prendre conscience au-delà des pages où il commente directement le

propos baudelairien. Il s’agit pour lui en effet, comme il le dira quelques années plus tard, de

suggérer un retournement de l’interrogation : non pas se demander si la photographie peut être un

art, mais considérer ce qu’est devenue l’idée d’art à une époque où une technique comme la

photographie en a reproduit  et répandu, avec ses cadrages et dans ses formats spécifiques,

nombre de clichés. Cette considération n’interdit nullement a priori de penser que tout ce qui

prétend à la photographie n’y prétend pas au même titre : certaines images, avons-nous lu tout à

l’heure, sont de ce point de vue plus «authentiques » que d’autres. Autrement dit : une critique de

la  photographie  est  pensable,  d’où  pourrait  par  suite  se  redéfinir  comme  jamais,  pour  qui

l’envisagerait  encore utile,  l’estime portée à l’art.  Nous ne pourrions en sommes avoir  dans

l’époque quelque discernement en cette dernière matière qu’à la condition d’être en mesure de

porter sur ce qui se donne comme photographique un regard critique.

Chacun, j’imagine, aura compris où je veux en venir : à suggérer que ce que je viens de dire à

propos de la photographie chez Benjamin, je pourrais aussi bien le dire à propos du design.

Pouvoir discerner parmi les prétentions à ce dernier titre devrait avoir quelque chose de primordial

dans une époque qui, devenue elle-même principalement d’industrie, ne donne à l’art ni la place ni

même le sens qui furent autrefois les siens. Encore faut-il ou faudrait-il pour cela qu’il y ait non pas

une  prétention  globale,  mais  bien  des  prétentions,  c’est-à-dire  des  propositions  de  diverses

natures et formes, et que ces prétentions existent comme telles dans un champ d’indécision

préalable ou, cela revient au même dans mon raisonnement, qu’elles ne soient pas l’affaire d’une

entente à l’avance déterminée.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 23:26:22, depuis le 216.73.216.84 5/8

3. Opérer des montages

Cela est-il possible ? Quels sont ceux qui, n’entendant pas d’avance, pourraient réellement se

demander avant d’en juger à quel point ce qui leur est présenté au nom design mérite ce nom

(notez bien, au passage, la nuance que j’introduis : je ne suis pas aussi radical que Baudelaire, je

ne dis pas qu’il s’agit de dire si c’est ou non du design, mais dans quelle mesure ça peut en être et

par quoi c’est polarisé) ? Logiquement, ce ne devrait pas être des professionnels pour cette raison,

déjà avancée ici en d’autres termes, que la profession ne s’expose pas mais défend la patente

qu’elle a par ailleurs obtenue. Un historien alors ? Peut-être, mais il est un risque qu’on a pu

observer en nombre d’occasions : bien des « expositions » historiques du design et, pour mieux

dire peut-être, bien des expositions du design historique ne font pas problème mais savoir, et

même illustration de savoir, quant à ce qu’elles exposent. Les notices sont de même tendance : en

renseignant le passant, elles peuvent lui éviter le temps de la perplexité. Or c’est justement ce

temps qu’il  faudrait  mettre en jeu,  même chez les habitués,  même chez ceux qui  savent,  à

l’occasion d’une authentique exposition. Je ne trouve à cette fin qu’une suggestion : non pas

rapporter aux contextes dans l’intention d’expliquer les pièces qu’on montre, mais, afin de susciter

un commentaire
5

, opérer des montages, monter côte à côte ou face à face des objets à la fois

voisins et différents. Je rêve encore d’une exposition consacrée au Bauhaus qui, montrant par

exemple la chaise de Breuer à côté d’une autre du même temps employant peut-être les mêmes

matériaux, mais pas de la même façon ni pour la même forme, ferait par ce fait même sentir par

différence. S’il  faut à la plausibilité de pareille exposition une garantie, ce sera celle de Jean

Prouvé écrivant :

« C’est à l’époque du Bauhaus, en 1930 si je ne me trompe, que j’ai vu apparaître les

chaises en tube d’acier. Ça m’agaçait : je trouvais qu’avec un tube, on faisait n’importe

quoi, on faisait un poteau, on le coudait… Cela m’a pris du temps de faire une chaise.

Je  ne  crois  pas  que  ce  soit  en  réaction,  mais  quand  je  l’ai  faite,  je  l’ai  faite

différemment
6

 ».

Et Prouvé d’ajouter ce que je lis comme deux lignes de discernement possible en cas d’exposition

comparée, d’une part : « [...] tous mes meubles ont des formes d’égale résistance », d’autre part :

« Un fauteuil basculant, chez moi, a des pleins et des déliés
7

 ». J’ajoute pour ma part : cela ne se

dit pas seulement comme ici, cela peut se voir et s’apercevoir, sans mot d’abord, par différence.

Ainsi y a-t-il  matière à organiser les conditions moins d’un savoir que, pour commencer, d’un

sentiment différencié quant au design ? Pareille organisation conduit à réfléchir par et depuis un

discernement esthétique des choses. Tôt ou tard, cherchant à porter au langage la diversité du

sentiment à laquelle on serait ainsi exposé, on exercerait la critique.

4. Mettre en tension l’esprit du temps

Reste à savoir si pareille critique, la période historique qui est nôtre la désire. Cinq ans après avoir

effectué sa lecture de Baudelaire dans la Petite histoire de la photographie, Benjamin, écrivant

cette fois L’œuvre d’art à l’époque de sa reproduction mécanisée, établit en substance, que ce qui

va à la photographie, que ce qui tout à la fois lui convient et accompagne sa venue, bref que la

sorte de contemporanéité qui se constitue avec elle, c’est la reproduction (je dirais pour ma part

aujourd’hui : la diffusion). Cette reproduction ne fait pas seulement, comme on sait, « dépérir l’aura

» traditionnellement attachée aux œuvres d’art. Non, Benjamin traite aussi d’une façon pour la «

valeur d’exposition » de primer comme jamais. « Comme jamais », car cette valeur désormais

promue n’est pas celle qui présidait au temps de la critique. En d’autres termes, ce qui se trouve

exposé à l’époque de la reproduction mécanisée, c’est l’exposition même, c’est l’exposition dans

sa fonction foncière de critique. Cela veut dire que l’esprit qui se trouvait impliqué comme garant

dans le fait d’exposer est lui-même à présent non pas seulement exposé, mais plutôt, mais surtout

sur-exposé.  Ou  confié  au  tout-venant.  C’est-à-dire  en  dernière  analyse  éparpillé,  émietté,

disséminé. Partout possible, il n’a plus de lieu (local ou revue), on ne le situe pas, il n’est pas



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 23:26:22, depuis le 216.73.216.84 6/8

localisé. Ça se joue d’abord, si ça se joue encore, de façon diffuse.

Au reste, que pourrait  bien être aujourd’hui le titre à décerner ? Dans un monde qui a pour

industrie de produire en série et de diffuser en masse, la question qui compte n’est pas de savoir si

c’est beau, ni si c’est de l’art, ni même du design, mais si c’est répandu et disponible, si ça se

vend,  si  ça  plaît,  bref  si  c’est  acceptable.  «  La  masse»,  écrivait  pour  sa  part  Benjamin,  «

revendique que le monde lui soit rendu plus accessible avec autant de passion qu’elle prétend à

déprécier  l’unicité  de  tout  phénomène  en  accueillant  sa  reproduction  multiple
8

 ».  Dans  ces

conditions, et c’est une notable différence avec le temps des Salons, la qualité compte moins que

la tendance
9

. La carrière des objets ne procède pas du moment où, par hypothèse, ils seraient

soumis à une exposition mais de la capacité de leur économie à en faire publicité et à les diffuser

sans avoir jamais à les exposer vraiment quelque part. L’enjeu, pour cette économie, c’est moins

de former que de fournir. Je dis : « fournir », et même, pour être plus précis : « fournir en nombre

», je pourrais dire aussi, me reposant sur une métaphore qu’on trouve régulièrement empruntée

par les auteurs historiques du design, « nourrir », « abonder dans la nourriture ». Sans doute

pareille  tendance n’exclut-elle  pas le  développement  d’addictions.  Mais  surtout,  parce qu’elle

substitue à grande échelle le plaire au goûter, le bien aimer au juger et l’accepter au réfléchir, elle

met plus que jamais toute critique qui voudrait encore opérer et se distinguer dans le risque de

l’impopularité. Elle la place en fait a priori dans la situation d’avoir à déplaire au grand nombre.

Quelle instance, quelle institution est capable de courir pareil  risque ? Qui sait prendre de la

distance avec la puissance qui s’affirme dans la diffusion ? Comment faire pour que pareille

opération, si quand même elle a lieu, ne tourne pas à la réaction ? Pour traiter ces questions, pour

y réfléchir du moins, je suggérerai volontiers, même si ce n’est pas suffisant, d’aller voir du côté de

Brecht  et  de  le  lire  derechef.  Benjamin  déjà  avait  montré  cette  voie  dans  L’auteur  comme

producteur. Il faudrait revenir à ce genre de textes. En jeu : les méthodes de distanciation ou, pour

ceux qui trouvent ce dernier mot comme une traduction problématique, d’étrangéisation. Il ne s’agit

pas, sous prétexte d’esprit critique, de camper sur une position, en fait une posture, de refus quant

aux poussées de l’époque. Non il s’agit de les faire paraître dans un registre qui n’est pas déjà le

leur dans la diffusion, qui donc n’est pas dans leur façon plus ordinaire de convenir et pour lequel il

est arrivé à Brecht d’employer un mot qui fut aussi de Baudelaire : l’étonnement, une sorte du

moins d’étonnement.

Une exposition, ça n’a jamais eu à entériner ni à confirmer les opinions et même les savoirs ou les

supposés savoirs qui se forgent par ailleurs. Aujourd’hui, il ne s’agit pas de mettre en perspective,

mais en tension l’esprit du temps. Dans cette idée, l’actualité des expositions, s’il en est, ne tient

pas tant aux objets dont elles font mention (il n’est pas obligé que ces objets soient du dernier cri

ni qu’on mesure tout ce qu’on a à l’esprit et qu’on voudrait montrer à l’aune du récent, voire du tout

récent). Elle tient surtout aux modalités de perception déployées. Disant cela, je pense au cinéma,

non pour me demander seulement comment on pourrait exposer les produits du design au filmage

des caméras mais pour suggérer aussi de penser l’espace des expositions en termes de plans,

séquences,  montages  et  autres  qualités  propres  aux  formes  de  sensibilité  des  appareils

d’enregistrement.  L’écart  qu’on  peut  attendre  d’une  exposition  quant  au  diffus  ne  saurait

réellement se produire sans que cette exposition, s’écartant elle-même d’une manière ou d’une

autre de sa modalité historique la plus sanctionnée, ne se mette de son propre chef en tension.

Bibliographie

Charles, Baudelaire, « Salon de 1859 », dans Curiosités esthétiques. Oeuvres complètes, volume

II Paris, Michel Lévy frères, 1868.

Disponible  sur  :  disponible  sur  :  https://fr.wikisource.org/wiki/Salon_de_1859,  consulté  le  4

décembre 2020.

Walter, Benjamin, Petite histoire de la photographie, 1931 ; réédition, Études photographiques n°1

(tiré à part), traduction André Gunthert, 1996.

—, « L’œuvre d’art à l’époque de sa reproduction mécanisée », traduction Pierre Klossowski,

1939, dans Benjamin, Walter, Écrits français, Gallimard-Folio, 1991.

—, « L’auteur comme producteur », traduction Philippe Ivernel, 1934, dans Benjamin, Walter,

Essais sur Brecht, La Fabrique éditions, 2003.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 23:26:22, depuis le 216.73.216.84 7/8

Jean Prouvé, Jean Prouvé par lui-même, Fermanville, éditions du Linteau, 2001.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-15 23:26:22, depuis le 216.73.216.84 8/8

Charles, Baudelaire, « Salon de 1859 », dans Curiosités esthétiques. Oeuvres complètes,1.

volume II, Paris, Michel Lévy frères, 1868, p. 258 ; disponible sur :

https://fr.wikisource.org/wiki/Salon_de_1859, consulté le 4 décembre 2020.  

Charles Baudelaire, « Salon de 1859 », op. cit., p. 261. 2.

Ibidem 3.

Walter Benjamin, Petite histoire de la photographie, 1931 ; Études photographiques n°14.

(tiré à part), traduction André Gunthert, 1996, p. 28-29. 

Je me suis déjà expliqué plusieurs fois sur la différence que je fais jouer ici de nouveau5.

entre « expliquer » et « commenter ». Ce qui opère dans une explication, c’est la ratio, c’est

le logos. Dans le commentaire, la tournure d’esprit est autrement mentale : elle tient à la

mens, ces derniers mots (« mentale » et mens) étant parents de « mémoire » mais aussi

de mimesis. Bref, le commentaire n’exerce pas l’esprit selon les seules logiques

explicatives, il met dans le langage des moments de mémoire sensible qui n’ont pas de

répondant conceptuel satisfaisant ou, pour parler comme Kant, synthétique. 

Jean Prouvé, Jean Prouvé par lui-même, Fermanville, éditions du Linteau, 2001, p. 37-38.6.

Je remercie Sophie Fétro de m’avoir signalé ce texte. 

Ibidem 7.

Walter Benjamin, L’œuvre d’art à l’époque de sa reproduction mécanisée, traduction Pierre8.

Klossowski, 1939, in Walter Benjamin, Écrits français, Gallimard-Folio, 1991, p. 183. 

Je choisis ces mots : « qualité » et « tendance » par allusion au propos de W. Benjamin9.

dans L’auteur comme producteur. 


