Design
Arts
Medias

Le golt du Japon, milieu et lieux communs
Fredéric Weigel

2022-12-08



Frédéric WEIGEL mene une réflexion pluridisciplinaire issue de sa pratique artistique et de celle de
I'organisation d’expositions avec le centre d’art indépendant le « Palais des paris » qu’il a fondé a
Takasaki au Japon.

http://weigel-frederic.fr/

Résumé :

Dans notre pratique d’organisateur d’expositions au Japon, il est notable que certains ensembles
discursifs évoquant le milieu se répétent inlassablement. Nous analyserons certains débats qui ont
eu lieu au sein des études japonaises en langue frangaise et qui ont explicité la notion de fddo
(milieu, climat). Sa traduction et ses compréhensions, synchroniques ou diachroniques, permettent
d’approcher les lieux communs qui apparaissent et qui interrogent I'esthétique du milieu de I'autre.

Abstract :

In our practice of organizing exhibitions in Japan, we note the repetition of discourses that evoke
the environment. We will analyze the debates that have taken place in Japanese studies in the
French language and which have clarified the notion of fido (environment, climate). The translation
of this concept and its understandings, synchronic or diachronic, make it possible to approach the
topics that appear. We will question the aesthetics of the environment of the other.

Dans notre pratique d’organisateur d’expositions’ au Japon, certains discours portant sur le milieu
se répétent inlassablement. Si beaucoup d’artistes « occidentaux » supposent qu'’il existe quelque
chose d’'un umwelt spécifiquement japonais et basé sur des conceptions d’espace-temps
différentes de celles euclidiennes, du c6té japonais I'idée d’'une harmonie avec la nature est un lieu
commun qui se réitére au moins depuis la premiére Histoire de I'art du Japon dont I'introduction
présente « les conditions géographiques qui ont ainsi modelé le génie japonais®. »

En effet, depuis un pays comme la France, nous sommes noyés de représentations paradoxales
d’un Japon sublimé, et les phénoménes naturels sont les éléments les plus commodes pour
constituer des formes synthétiques qui opérent a la maniere d’'une métaphysique concréte en
faisant émerger des unités par une intuition qui transcende les réalités sociales et historiques. Par
exemple, quand un artiste nous propose de mener une résidence, il peut venir avec une idée
reposant sur un stéréotype qui devient une forme médiatisant la relation au milieu nippon : peindre
des paysages en imitant les estampes d'Hokusai, s'inspirer du jardin sec du Ryoaniji pour faire une
installation minimaliste, cultiver de la mousse pour produire un art éphémere, ajouter a la surface
d'un objet une rugosité d'un terroir qui est nommée pour l'occasion wabi-sabi. Et plus
généralement, 'angoisse du tremblement de terre ou du tsunami semblerait étre ce qui détermine
le préconscient de I'existence, la relation avec des déités de la nature deviendrait le modele d’une
spiritualité pure, les formes d’'une poésie courte manifesteraient I'expression d’une ontologie...

Evidemment, du c6té japonais de telles unités n’apparaissent nullement dans leurs évidences,
chacun est soumis a des choix individuels multiples menés au sein des nombreux dispositifs
régulant la société. Néanmoins, si le cours de la vie est éloigné des problématiques du milieu, de
nombreux lieux communs viennent conforter I'idée que la culture japonaise est en continuité avec
la nature. De notre expérience, les acteurs du domaine de l'art (artistes, organisateurs
d’expositions...) produisent des formules qui sont parmi les plus synthétiques et simplificatrices. En
effet, a partir d’'une forme du quotidien, ils « donnent de grandes causes générales a tous les petits
faits particuliers® », le milieu japonais devient alors un principe générateur quasi divin. Il est
évidemment impossible d'expliciter en frangais cette symbolique de la nature sans recourir a une
traduction imagée qui déforme la signification. Mais dans un but interrogatif, nous pouvons
évoquer la situation du deuxieme musée d'art de notre préfecture qui se trouve a Tatebayashi et

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 2/20



qui porte pour thématique « la relation entre la nature et 'hnomme*.» Son architecture permet des
points de vue sur le mont Fuji qui apparait uniguement quelques jours dans I'année, tout en
exposant des sculptures animaliéres de Frangois Pompom, artiste dont le son du nom évoque
l'onomatopée que produit un Tanuki dans une histoire célébrée localement. Rajoutons qu'au milieu
d'un parc rempli d'arbres Katsura, se trouve la reconstitution de I'atelier de Pompom sous la forme
d'une maison bourguignonne, alors que celui-ci se situait a Paris. Cet ensemble d'éléments peut
paraitre surréaliste depuis I'étranger, pourtant la médiation symbolique du territoire était
suffisamment efficiente pour avoir permis un consensus politique autour de cette infrastructure se
situant en pleine campagne.

Si les jeux de médiations symboliques nous apparaissent parfois sous la forme de paradoxes, le
jardin francais du Musée de la chanson a Shibukawa® nous semble particuliérement puissant.
Celui-ci est inspiré directement des peintures impressionnistes de Monet. En son centre se trouve
un petit lac rempli de carpes et de nénuphars que I'on traverse avec un pont arrondi en bois. Ce
jardin frangais est donc une réplique miniature du jardin de Giverny qui est qualifié la-bas de jardin
japonais. Malgré I'évidence des contresens que charrie cet exemple, il n'en reste pas moins
révélateur de ce qui peut arriver a celui qui spécule un milieu éloigné au travers des
représentations.

e TR

Figure1. Le jardin frangais du musée de la Chanson a Shibukawa, automne 2012, ©
Fréderic Weigel

Dans notre article, nous n’avons pas la prétention de dévoiler la spécificité du milieu japonais, et
encore moins celle d’une subjectivité particularisée. Nous souhaitons plutét nous appuyer sur des
travaux spécialisés® afin d’élaborer un discours critique permettant d’encadrer les effets
gu’entraine une heuristique du milieu japonais, c’est-a-dire que nous interrogerons les paradoxes
qui peuvent émerger lors de I'appréhension d’une forme esthétique issue d’une culture éloignée.
Nous tenterons de dresser le parcours historique de la relation entre art et nature dans le Japon
moderne, avec pour visée la description du contexte dans lequel Watsuji Testurd’ (1889-1960) a

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 3/20



développé son concept de fado (milieu, climat). Nous questionnerons ensuite la préface du
traducteur de la version frangaise de ce texte, afin d’y soulever certaines ambiguités. Enfin, nous
élargirons notre perspective en nous intéressant a la relation entre milieu et lieux communs dans le
cadre d’'une représentation de I'altérité.

1. Rinéraire moderne de la relation art-nature
au Japon

Dans l'introduction d’un ouvrage de référence sur 'art japonais, Christine Shimizu dégage des
« constantes [, des ] preuves de l'identité du peuple japonais [ dont ] la plus importante est la
relation privilégiée établie entre 'lhomme et la nature®. » De maniére équivalente, Augustin Berque
suppose que la culture japonaise « a systématiquement tendu a faire de la nature son référent
supréme, voire son aboutissement®. » Ce type de formulation suppose qu’une notion de nature se
maintient depuis I'origine malgré les différentes vagues d'importations épistémologiques depuis la
Chine ou I'Europe. Ainsi, dans la période moderne, « les schemes importés ont renforcé I'identité
japonaise, lui donnant de nouveaux langages pour apprécier plus pleinement ce qui avait toujours
été I'un de ses motifs centraux : les significations nouvelles se sont incarnées en médiance™. »
Néanmoins, s’il est possible de supposer I'existence préconceptuelle d’'une nature japonaise, le
terme shizenf4 %X ne s’est mis & correspondre & la notion de nature qu’a partir de la fin du XVIII*™
siécle, et surtout ce mot n’a stabilisé son usage qu’au tournant du XX°™ siécle. Dés lors, il est
possible de nuancer I'intemporalité de la relation japonaise a la nature. Nous proposons dans un
premier temps de suivre le trajet du concept de shizen H#%& en tant qu’équivalent de nature, et
ensuite de nous attacher aux différentes modalités de la relation art-nature dans le Japon
moderne.

1.1 « Osmose sémantique » de shizen dans le cadre de
I’épistemologie moderne

C’est en 1796 qu’lnamura Sanpaku (1758-1811) « a édité le premier dictionnaire hollandais-
japonais au Japon du nom de Harumawage, pour la premiére fois le mot shizen apparait comme
traduction du mot hollandais natuur''. » Mais la diffusion de cette acception fut trés restreinte et les
tentatives de transpositions du concept de nature se développérent surtout a partir de I'ouverture
du pays au milieu du XIX°™ siecle. Nishi Amane (1829-1897) a été I'un des acteurs de I'élaboration
de I'épistémologie moderne par la traduction de concepts étrangers. Dans son ouvrage
Hyakuichishinron datant de 1873, « le mot correspondant & nature était "banbutsu /74" et non
"shizen 544" [...], dans ce livre le mot "shizen" s’employait dans le sens de naturel'®. » C’est en
1889 qu’éclata un débat entre Iwamoto Yoshiharu (1863-1942) et Mori Ogai (1862-1922) portant
sur la clarification de shizen. Suite aux déclarations du premier explicitant que la littérature devait
copier « la nature d’'une maniére naturelle™ », le second a critiqué cette définition dans le journal
Kokumin no tomo en 1889, et il a soulevé une confusion entre science « ka-bungaku [ et art :] bi-
bungaku'. » Il a fallu encore une décennie pour que le terme de shizen puisse apparaitre
régulierement et se stabilise dans son acception actuelle. [td6 Shuntaré6 note deux exemples
représentatifs de cette dynamique. Shiga Shigetaka (19863-1927), dans son Nihon fukei-ron (traité
sur le paysage japonais) en 1894 utilisait les mots zouka i&ft et shizen 544, en stipulant que « les
Japonais aiment le beau de "shizen""®. » Et aussi dans Emeruson shéron (traité sur Emmerson) de
1894, Kitamura Tékoku (1868-1894) utilise shizen pour traduire le concept de « nature » du
philosophe américain.

[l est important de noter que le néologisme de shizen qui a servi a véhiculer la « traduction du mot
occidental "nature" au sens d’"ordre naturel" (shizenzd), puis de création des étres et des
choses'® » n’était pas une nouvelle combinaison d’idéogrammes, cela contrairement & la majorité
des néologismes modernes qui évitaient ainsi les contresens avec des notions préexistantes. En
effet, shizen 4% reprenait les idéogrammes de la notion chinoise de ziranH %} qui est traduisible

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 4/20



par naturellement au sens de « ce qui est par soi, de soi, spontanément'’. » La signification de
nature en tant que ce qui est naturel est ancienne puisque chez Aristote déja la nature « est le
principe produisant le développement d’'un étre contenant en lui-méme la source de son
mouvement et de son repos, principe qui 'améne a se réaliser selon un certain type'®. »
Néanmoins, la notion chinoise de spontanéité (ziranH%X) n’est pas I'équivalente de cette
naturalité. D’apres Jaques Joly elle provient du taoisme puis a envahi tous les registres discursifs
de la pensée chinoise’, et surtout ziranF{ #8 est une maniére d’étre, c’est une « intégration sans
contrainte de I'autonomie de chacun a la normalité universelle® », et non une nature qui est dans
le cas de I'épistémologie aristotélicienne, « congue a la fois comme principe, comme cause et
comme substance®'. » Dés lors, avec la notion moderne de shizenH %% « se [ produit ] une sorte
d"osmose sémantique" ol shizen se [ met ] a désigner le monde naturel tout en gardant un peu de
son sens ancien, ce qui [ est ] & la source de nombreux malentendus®. » Cet empilement de
significations comportant notamment des appréhensions artistiques rend particulierement
complexe I'exploration d’une herméneutique du concept de shizenH%A. En effet, il existe le risque
de produire une confusion entre le jugement propre a la faculté esthétique et celui relevant de la
connaissance®. Ainsi le mot nature en japonais est issu d’'un processus historique complexe qui
évoque des significations de strates anciennes, tout en étant un concept moderne équivalent aux
définitions internationales.

1.ﬁﬂReIation art-nature durant les périodes Meiji, Taisho,
owa

Le Japon moderne a produit de nombreuses constructions symboliques (textuelles et
iconographiques) mettant en relation I'art et la nature. Conventionnellement, les historiens
séparent les périodes par regnes d’empereurs, cette classification a ici I'intérét de permettre de
différencier de maniére synthétique certains paradigmes du rapport a la nature.

Durant I’ere Meiji (1868-1912) s’élabore une histoire de I'art japonais dont Ernest Fenollosa
(1853-1908) et Okakura Kakuz6 (dit Tenshin) (1863-1913) furent les initiateurs. Parallelement, ils
donnérent naissance a la catégorie de peinture japonaise (nihonga) qui est une forme de
néoclassicisme nippon. La période est marquée par la création de nombreuses institutions
artistiques®, mais aussi par le développement des premiers discours nationalistes (au sens
moderne) qui a diffusé des propos sur « I'essence nationale du Japon » (nihonshugi) dans des
énoncés se rapportant souvent au registre scientifique et dont les influences de Herbert Spencer
(1820-1903) se font fortement sentir. En effet, quelgu’'un comme Shiga Shigetaka décrit une « loi
de la biologie® » en parlant du génie national (kokusui) qui se conforme « aux influences de tous
les éléments présents dans I’environnement du territoire japonais et a leurs réactions
chimiques®. » Le pays fonctionnerait comme un « estomac?® » qui assimile les importations « a ce
corps qu’est le Japon®®. » La premiére histoire de I'art qui parait en 1900 a pour originalité d’étre
introduite par une présentation géographique qui affirme que le Japon « est essentiellement
pittoresque. La nature présente aux peintres une foule de tableaux tout composés®. » Dans cette
histoire de l'art, « ce serait a cause du climat, des cerisiers, du mont Fuiji et de tout ce qui constitue
en japonais le fado (terroir, climat) que les Japonais auraient un sens esthétique particulierement
développé®. » Une causalité naturelle extérieure aux artistes/habitants serait productrice des
particularités de la nation et de son art.

La période Taish6 (1912-1926) est généralement décrite comme un moment de démocratisation et
d’affirmation individuelle. Par exemple, les auteurs d’'une revue comme Shirakaba « contribuerent
a promouvoir au Japon des concepts neufs : la primauté de I'individu (jiko shuché) ou encore
I’lhumanisme idéal (riséshugiteki jinkakushugi)®'. » Parallelement, une autre face du subjectivisme
moderne émerge, avec un vitalisme approchant le réel a l'aide d’intuitions intérieures. Le Japon est
« alors pleinement entré dans I'ere du doute et de la spiritualité individuelle® », cette subjectivation
et cette spiritualisation conduisent a une relation entre art et nature relativement proche de celle
décrite par Bergson dans laquelle « notre &me vibrerait [...] continuellement a 'unisson de la
nature® » et dont les traductions connaissaient alors un franc succes. Quelques années avant la

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 5/20



fin de I'ére Taishé advient un événement naturel marquant une rupture symbolique, le tremblement
de terre du Kanté de 1923 « accéléra le rejet du lyrisme individuel et I'exaltation des valeurs
collectives®. » Un troisiéme moment qualifiable de « retour au Japon® » s’ouvre autour des
années 1920.

Des années qui précedent I'ere Shéwa (1926-1989) a la fin de la Seconde Guerre mondiale, a lieu
une dynamique de critique de l'individualisme moderne, dans un premier temps au nom de la
classe sociale avec les théories marxistes, puis rapidement au profit de la collectivité japonaise
avec la montée du nationalisme et la guerre de 15 ans (1931-1945). C’est dans ce contexte que la
plupart des images d’Epinal d’un Japon éternel ont émergé, un exemple typique est le regard
simplificateur de Bruno Taut qui met en avant « la sobriété, la pureté, le Zen, les jardins secs®. »
Pour les intellectuels japonais, se manifeste la dynamique « d’'un mouvement auto-exotique, d’une
recherche de I'étranger en soi-méme” », faisant apparaitre un rapport a la nature baigné d’altérité,
mais aussi d’immédiateté, d’éphémeére, d’'ombre, de rugosité, de spiritualité populaire®... Ces
auteurs peuvent sembler se situer dans la continuation des formalisations du nationalisme sous
Meiji, et d’ailleurs ils « s’approprierent Okakura Tenshin [...] et ils en firent un de leurs propres
précurseurs® », mais il est important de noter que dans cette derniére période la rupture avec le
passé a été totalement produite et I'invention des traditions ne consiste plus en un simple
néoclassicisme, mais en une forme d’essentialisation ou le sentiment joue un réle moteur.
Philosophiquement, il regne une ambiance de métaphysique concréte* ou se cétoient des
modeles phénoménologiques, existentialistes ou hermeéneutiques. Cette période est, en effet,
généralement décrite sous |'étiquette de I'Ecole de Kybto dont le fondateur Nishida Kitaré
(1870-1945) peut étre qualifié de phénoménologue. Si « I'école de Ky6to est un ensemble pluriel,
complexe, ou s'affrontérent des positions divergentes voire contradictoires®' », certains de ces
auteurs possédent en commun d'avoir été influencés par Martin Heidegger, notamment en ayant
suivi ses cours en Allemagne. Le choc du rapport au réel, et particulierement celui face au milieu
géographique, détermine un étre au monde propre a un collectif, il est alors possible de parler de
« tournant ethnique de la phénoménologie* » dans le cas de certains auteurs. Le théme de la
nature est souvent instrumentalisé dans un but conservateur, et c’est dans cette ambiance que
nous pouvons replacer la parution du célebre livre Fldo de Watsuji en 1935.

Ce premier moment de notre article nous a permis de préciser la complexité d’'une analyse du
milieu japonais et de la médiation entre nature et objet culturel (artistique ou populaire). En effet,
d’un cété le mot shizen renvoie a deux registres notionnels (en tant que science et en tant que
spontanéité), et d’'un autre cété les modalités d’une relation entre art et nature ont évolué au fil des
générations.

2. Heuristigue du milieu de I'autre, traduction
et sujet existentiel

2.1 Choix de traduction

La traduction francaise du livre Fido* de Watsuji par le géographe Augustin Berque est
relativement récente. Outre I'intérét de pouvoir découvrir un document historique majeur dans une
langue familiére, cette traduction propose une actualisation de cette théorie datant des années
1930. De ce point de vue, la préface est trés intéressante et la derniére phrase explicite la visée
sous-jacente a cette traduction : « Certes, Watsuji en son temps n’avait rien d’un révolutionnaire ;
mais au XXI°™ siécle, une telle idée porte en germe un tout autre monde*. » En revanche cette
idée novatrice ne permettrait d’élaborer « une subjectité (shutaisei) des territoires® » qu’a la
condition de dépasser « un certain malentendu®. » En effet, d’aprés le traducteur « une étonnante
incohérence mine l'ouvrage : les intentions du début (préambule et premier chapitre) sont
contredites par les développements subséquents (chapitres I, Ill, IV, V)*. » Trés concrétement sur
un total d’environ trois cents pages en version frangaise, seules les trente premiéres ne seraient ni
« déterministes [ ... ni soumises a un ] vice méthodologique évident*. » Le traducteur souhaite

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 6/20



réintroduire une cohérence dans I'ouvrage par des choix de traductions des terminologies et par
des explications dans les notes du traducteur, donnant ainsi une grille de lecture dépassant le
contexte idéologique de I'époque et favorisant un systéme philosophique a usage actuel. Il est
alors possible de saluer la mise en lumiére de cette orientation dans la préface, car la traduction
peut permettre de mener discretement des opérations de transformation du sens.

Intéressons-nous rapidement aux chapitres qui sont dévalorisés par la préface. Les chapitres Il et
[Il présentent les trois grands climats (mousson - désert - prairie) et la maniere dont ils sont la
cause directe des formes de civilisations et des mentalités. La moiteur de la mousson produirait
des structures humaines réceptives et dociles®, la sécheresse du désert serait cause d’une
mentalité pragmatique et volontaire®, le milieu bucolique de la prairie entrainerait clarté et
mélancolie®. Ce systéme de représentation permettait d’élaborer un discours promouvant « une
conception de I'identité nationale comme état de nature [... qui] se rapprochait des représentations
de I'ordre social véhiculées par les conservateurs®. »

Le chapitre IV se propose d’expliciter les formes d’arts en relation avec les climats et, sans
surprises, il apparait des différences tranchées et des poncifs opposant Orient et Occident. En
effet pour Watsuiji, si « les ceuvres représentatives de I'art européen sont si fortement teintées de
rationalité qu’on ne peut pas ne pas les faire correspondre a des régles® », au contraire « nous ne
découvrons dans les ceuvres de I'Orient aucune régle rationnelle™. » Par exemple sur I'analyse
des jardins, I'auteur méne une comparaison avec le jardin anglais : si celui-ci « n’est rien d’autre
qu’un paysage & /’état naturel inscrit dans un cadre défini®® », le jardin japonais est « une
idéalisation-sublimation de la beauté de la nature® », car en raison du climat, il faut constamment
travailler la nature pour qu’elle « se révele elle-méme dans sa cohérence®. » Cette conception est
représentative d’une métaphysique concrete, elle opére le dévoilement d’une unité esthétique
ressentie par une intuition. L’effet de sens obtenu n’est pas segmentable en opérations logiques, la
présence naturelle s’incarnant dans ce jardin semble alors s’écarter d’'une représentation qui
pourrait étre objectivée analytiguement par la raison.

Enfin, le dernier chapitre se propose de mener une histoire du concept de fddo et il permet de
connaitre les sources et les modeéles qu’utilise Watsuji. Nous pouvons par exemple noter que
'auteur attribue a Johann Gottfried von Herder (1744-1803) I'attitude de traiter du milieu « non pas
comme d’un objet de "connaissance" [...], mais comme "signe" (zeichen) révélant des choses
internes™ », il s’agit alors de « traduire (Dolmentschen) I'esprit qui se révéle dans les formes
visibles®. » Nous découvrons ainsi certaines modalités heuristiques communes entre Herder et
Watsuiji.

Tous ces éléments qui ancrent fortement ce livre dans sa période sont néanmoins minorés dans la
préface du traducteur frangais, qui pour sa part met en avant une définition de ce que serait le
concept de fido en s’appuyant sur la premiére phrase du livre : « Ce que vise ce livre, c’est a
élucider la médiance en tant que moment structurel de I'existence humaine®. » Dans ce
préambule, notons que Watsuji propose une interprétation de fido « en tant qu’expressions de
I'existence humaine®' » et il souhaite son projet différent d’Etre et temps de Martin Heidegger
(1889-1976) qui serait une « saisie de la structure existentielle de ’homme en tant que
temporalité®. » Pour Berque, il y aurait dans cette opposition, « I'idée directrice de Fido® » et
nous pouvons comprendre aisément I'intérét du géographe pour cette valorisation de la spatialité®.
Dés lors, il décide de traduire le mot fddo par milieu et annonce que le mot de climat n’a « plus le
sens dans lequel, au XVIII*™ siécle, 'employait Herder®. » Ainsi I'utilisation de milieu éviterait un
contresens « dénoncé par Watsuji dés le premier paragraphe® » renvoyant & un commentaire de
Kant critiquant la « fiction poétique® » qu’Herder menait. S’il est pour nous difficile de saisir
pourquoi il n’est pas adéquat d’utiliser un mot qui a un sens historiquement déterminé, nous
pouvons déja signifier que le choix d’'un mot plutét que d’'un autre n’empéche pas le risque de
constituer de la poésie plutét que de la science, comme le reprochait Kant a Herder. De son cbété,
Michael Lucken propose la traduction de Climats et terroirs pour le titre Fddo, il appuie son choix
notamment sur la volonté de rendre « un c6té "années 1930"* » avec une tonalité s’approchant de
Heimat en allemand. Ainsi, par un choix de traduction se dessinent deux appréhensions

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 7/120



différentes : une d’ordre synchronique qui suppose que l'actualisation d’'une spéculation est
premiere, et une seconde diachronique qui prend soin de contextualiser les discours. En
'occurrence, avec la traduction de milieu, il émerge la possibilité d’'une structure existentielle
propre au peuple japonais, alors qu’avec la traduction de climat renvoyant a Herder, les
affirmations de particularismes ne sont que la manifestation d’'un processus commun a toutes les
cultures modernes qui s’affirment par une différenciation, et cette dynamique releve du
cosmopolitisme inhérent & I'histoire mondiale des nationalismes®.

2.2 Sujet existentiel des territoires

L’actualisation d’un concept posséde quelque chose d’enthousiasmant, I’heuristique ouvre un
chemin qui produit une cohérence par I'’exploration des instruments qui permettent justement
d’avancer. Sur ce point précis, la démarche scientifique et celle artistique possédent beaucoup
d’analogies. Mais dans le cas d’une mise en figure ou en discours d’une culture autre, le risque
d’'un parasitage est présent. En effet, s’il « n’existe aucun belvédere hors de la réalité des relations
entre cultures™ », alors « I'altérité est une fagon de qualifier une relation, non une réalité”’. » C’est
d’ailleurs par l'affirmation de cette évidence que Berque critique Watsuji dans plusieurs
passages’’. Mais 'ambiguité de la préface du traducteur réside en ce que la formulation de cette
critique permet de rendre manifeste un sujet existentiel spécifiquement japonais en lui attribuant un
mot autochtone. En effet, le traducteur explique I'erreur de Watsuji par « la confusion qu’il fait entre
la subjectité d’autrui (shutaisei 4414, subjecthood : le fait d’étre sujet souverain de soi-méme) et
sa propre subjectivité (shukansei L #i1%, subjectiveness : le fait de n’étre pas objectif).
L’herméneutique exige que 'on comprenne le point de vue d’autrui en tant qu’autre ; l'introspection
ne fait qu’approfondir le point de vue d’'un méme moi”. » En suivant la logique décrite ici, les
définitions des deux notions notées en japonais ne proviennent pas du livre de Watsuji entretenant
une confusion que la préface propose de dépasser en recourant a '« Ausser-sich-sein
heideggerien™ » et en évoquant vaguement un couple notionnel du registre bouddhique™. Etant
donné 'absence de définitions sourcées (un philosophe, un dictionnaire...), 'opposition des deux
notions de subjectivités apparait pour le lecteur frangais comme découlant directement de la
langue japonaise qui « prédispose’ » aux théses phénoménologiques. Une intuition équivalente
se retrouve dans un texte plus ancien de Berque dans lequel il affirme que « la langue japonaise,
plus précise en la matiere que les langues européennes, ne confond pas lexicalement les notions
de shutai (le sujet existentiel de la perception et du comportement) [...] et shukan (le sujet pour-soi
de la philosophie)”” », mais aussi que « ces mots sont tous formés & partir du radical sino-japonais
shu (le chinois zhu), "maitre des lieux", "principal”, avec les affixes tai (corps) [...], kan (regard)’®. »
[l apparait alors que I'opposition shutaisei/shukansei proviendrait d’'une différence formelle propre
a la langue qui se concrétiserait par la présence de I'idéogramme de corps & produisant un sujet
existentiel incarné ayant les pieds sur terre, en opposition a I'idéogramme de regard #{ produisant
le sujet surplombant et introspectif de la philosophie occidentale. Il faut préciser que si cette
démonstration peut sembler convaincante a un lecteur frangais (ne tentant généralement pas de
croiser les définitions), elle est déja issue d’'une lecture herméneutique visant a faire émerger du
sens. En d’autres termes, c’est I'utilisation d’une modalité herméneutique qui permet de faire
émerger une subjectivité elle-méme herméneute des milieux en tant que « subjectité (shutaisei)
des territoires™. » Dés lors, il y a méthodologiquement le risque que I'instrument brouille I'analyse
du phénomene.

En prenant une démarche plus historiciste, les mots sont des concepts qui apparaissent a des
moments historiques précis et prennent certaines définitions par certains auteurs dans des
contextes marqués politiquement, et souvent ils sont déja issus d’échanges avec d’autres langues.
En l'occurrence shutaisei ou shutai ont pu effectivement prendre le sens d’une subjectivité
existentielle, mais non exclusivement et surtout au sein de théories qui ont fait évoluer leurs
significations®. Le fond du probléme est qu'il est difficile, avec des pays éloignés, de synthétiser
les significations des concepts et leurs itinéraires historiques. Dés lors, il est toujours plus efficace
d’'un point de vue communicationnel de proposer une lecture unifiante qui puisse s’actualiser dans
une expérience existentielle. Lucken pointe un réel probleme quand il écrit que « donner une

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 8/20



histoire aux réalités extra-occidentales est un horizon qui est encore loin d’étre atteint, la tendance
ayant toujours été jusqu’a présent d’écraser la diachronie sous des représentations

essentialistes®'. »

Ainsi la possibilité méme d’'une subjectivité spécifiquement japonaise dans sa relation au milieu
dépend grandement des outils d’analyses et de leurs régimes de spéculation (notamment
synchronique ou diachronique). Mais le propos de notre article n’est pas d’amener une solution
aux apories de la subjectivité japonaise dans sa relation au milieu, il s’agit plutdét d’encadrer ce qui
advient par la spéculation du milieu japonais.

3. Milieu de I'autre et lieux communs
3.1 Fido dans le Japon d’aprées-guerre

Au Japon, le texte de Fddo n’est pas anodin, il a été diffusé largement aprés son contexte de
parution et quelles que soient les critiques faites par le traducteur frangais sur sa réception, nous
ne pouvons pas sous-estimer l'influence de ce livre sur la maniére dont les discours spéculent les
spécificités du peuple japonais dans la démocratie d’aprés-guerre.

Arnaud Nanta a mis en lumiére la rupture épistémologique qui a eu lieu dans I'aprés-guerre au
sein du domaine de I'anthropologie japonaise, en décrivant « d’'une part le paradigme de la
conquéte des origines continentales, ou le modéle du métissage, avant-guerre, et d’autre part le
paradigme continuiste voire "autochtoniste" aprés la Seconde Guerre mondiale®. » Sous la forme
d’'une critiqgue de I'ancienne idéologie impérialiste, adviennent au Japon des discours mettant en
avant une unité ethnique du peuple japonais depuis I'origine, de telle sorte que « dans l'apres-
guerre, la continuité est un concept progressiste®. » En suivant Arnaud Nanta, différents éléments
épistémologiques entrent en jeu dans ce processus, avec notamment la consécration de
I'anthropologie physique qui surclassa I'anthropologie culturelle, mais notons ici que le livre de
Fado® est devenu une référence centrale dés qu'il s’agissait de définir la mentalité japonaise. Le
relativisme de Watsuji, en I'occurrence le déterminisme entre milieu et culture, a été un puissant
catalyseur pour développer un discours insulariste qui « est caractérisé par sa réduction de toute
causalité historique au fait que le Japon soit un archipel ; I'insularité devient le principe explicatif de
tout phénoméne observé possible, depuis la spécificité culturelle jusqu’a I'unicité de race®. » C’est
dans les années 1960 que « les discours "insularistes" se complétant - sont vulgarisés, notamment
dans le cadre du nihonjin ron®® » et prolongent bien au-deld du monde académique certaines
logiques déja présentes dans Fudo. Par exemple, pour Inoue Mitsusada, « le milieu (fddo) n’est
pas [...] la nature extérieure a ’'homme, mais quelque chose qui est gravé dans les structures
mentales d’un peuple®’. » Nous sommes trés loin de I'appréhension de la « visée universelle®® » de
Fado par la traduction frangaise.

3.2 Lieux-communs et godt de l'autre

Le méme concept de milieu, relayé par ceux qui se sont réclamé les héritiers de Watsuji, prend
des allures de Janus en affichant a la fois un visage révolutionnaire visant 'universalité et une
autre face conservatrice ne tolérant que le relativisme. Néanmoins, quelle que soit la maniere dont
est compris le livre Fado, 'utopie que représente le milieu japonais, une ile permettant de penser
une unité sans extériorité, semble pouvoir objectiver une cohérence entre schémas conceptuels et
spécificités spatiales ou climatiques. Le milieu japonais ressemble fort a I'ile d’Utopia décrite par
Louis Marin : « le "contenu" de I'utopie c’est I'organisation de I'espace comme texte ; le texte
utopique, sa structuration formelle et ses procés opérationnels, c’est la constitution du discours
comme un espace. Autrement dit, 'utopie réalise une intéressante équivalence entre son référent
[...] et ses codes d’émission, de réception et de transmission®. » Nous pourrions dire que I'archipel
japonais « développe ses "utopiques" comme des figures d’espaces et cependant dans le discours
qui est son unique moyen d’effectuation ; utopiques, figures discursives d’espace, lieux de

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 9/20



discours, topiques®. » Concernant la littérature sur I'insularité japonaise, entre territoire et
topiques, entre milieu et lieux-communs, les équivalences sont plus que fréquentes®".

Si le milieu japonais apparait sous la forme de figures répétées inlassablement, toute la question
est de savoir s’il est possible de 'approcher ontologiquement par I'analyse de topiques. Anne
Cauquelin a tenté de caractériser ce qu’elle nomme la doxa ou le sens commun, entendu comme
« outils pour persuader selon le vraisemblable® » qui suit « une logique a I'écart du logos®. » Pour
l'auteure, il existe une physique de la doxa, et méme le mot « "climat" peut se dire a propos de la
doxa dans ce qu’elle représente un savoir-vivre traditionnel, des coutumes et de lente et irréfutable
transmission®. » Mais est-ce que la doxa peut nous servir de guide pour une approche
géographique ou environnementaliste®™? L’opération n’est pas évidente puisque I'environnement
« se cherche des positions et des régles, ignorant que la doxa, ce milieu fluide, a sa vie propre et
ses propres regles®. » En effet, la doxa se caractérise par sa faculté de « faire image », les
métaphores « sont I’élément vital, le milieu dans lequel elle vit a 'aise [...] ; son langage est
"imagé", il n’utilise pas de figure, il est figure®. » Dés lors, le lieu-commun langagier n’est pas
équivalent au milieu géographique, il y a toujours un décalage, une différence de fonctionnement
des régles de régulation dans chacun de ces deux domaines.

Afin d'illustrer la complexité du choix des topiques concernant un milieu, mais aussi |'écart du sens
qui advient dans une expérimentation concréte, nous donnons deux exemples d'intervention
d'artistes avec notre structure, le « Palais des paris. » Tout d'abord Mériol Lehmann®® est un
photographe québécois interrogeant les représentations du milieu agricole qui se trouve
généralement hors des ensembles urbains. Au Japon la périphérie des villes n'a pas I'évidence
qu'elle peut avoir au Canada, et en l'occurrence a Takasaki l'artiste a pris des ensembles de
photos mélant rizieres et quartiers résidentiels. En présentant en 2015, dans I'étage vide d'un
batiment au centre-ville, une installation sonore et visuelle consistant a mettre en lumiére une
certaine étrangeté territoriale depuis un regard extérieur, la réaction du public local a été celle d'un
sentiment de délectation induite par la transformation des catégories habituelles de perception
dans lesquels les quartiers de banlieue n'ont guéere de spécificités.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 10/20



Figure 2. Mériol Lehmann, Electric Night vol.6, Takasaki, 2015, © Frederic Weigel

Ensuite, Maureen Colomar® est intervenue en 2014 au musée de Tatebayashi, elle y a produit des
dessins de paysages sur différents supports (papier, mur, plaques). Afin de contourner les
stéréotypes japonisant, elle a choisi d'utiliser des trames a I'allure mécaniques et des procédés
mettant a distance la représentation. Par peur d'une incompréhension du public, le musée nous a
demandé d'écrire un texte qui lui est destiné. Nous avons simplement défini la notion de
« codification » afin d'expliquer les procédures de mise a distance. Cette explication qui est trés
conventionnelle dans une exposition d'art contemporain en Europe, a été jugée novatrice par
comparaison avec I'habitude de ce musée qui suppose I'expressivité d'une ceuvre dans sa relation
a son modele naturel.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 11/20



Figure 3. Maureen Colomar, exposition « Dialogue », musée de Tatebayashi, 2014, ©
Frédéric Weigel

Ce hiatus, admirablement décrit par Cauquelin, entre la logique des métaphores portant sur la
nature et la logique des milieux eux-mémes, se transforme en probleme majeur dés que nous
entrons sur le terrain d’une autre culture, et de surcroit avec celle éloignée du Japon. En effet, il
est délicat de pouvoir juger de la représentativité des topiques qui ne concernent ni sa langue
natale ni ses habitus sociaux. Dés lors, il y a le risque que ce soit un jugement esthétique qui guide
la sélection et la hiérarchisation des topiques en vue d’en manifester la signification. Si tel est le
cas, le godt du Japon'® devient le premier vecteur d’évaluation de la représentativité des
occurrences sélectionnées, et les métaphores portant sur le milieu sont celles qui constituent le
plus efficacement des unités esthétiques, devenant de pittoresques tableaux. Le plus troublant,
c’est que ces figures portent bien quelque chose d’'une réalité en elles, mais qu’il est impossible
d’isoler cette part de vérité. Comme le formule admirablement Benoit de L’Etoile, « malgré le
mythe d’'un accés "direct" au monde, nous ne pouvons pas voir sans lunettes. Faire prendre
conscience que les lunettes que nous portons sans le savoir nous donnent une vision non pas
fausse, mais médiatisée [...] est la condition pour [...] mieux voir'®". » La grande difficulté
concernant la relation existentielle avec le milieu d’un pays éloigné, c’est que la médiation est
entremélée avec le milieu lui-méme, les représentations sont déja congues comme la médiation de
phénoménes, d’une certaine maniéere la paire de lunettes est déja ce qui est vu, l'instrument
détermine 'objet tout en imposant la fascination d’une unité (esthétique) de 'autre ainsi obtenu.
Comme dans le cas d’'un musée portant sur la culture de l'autre, il faudrait pouvoir intégrer une
« dimension réflexive » pour produire une représentation du milieu de 'autre. Néanmoins, comme
« cette réflexivité prend nécessairement une forme historique, précisément parce que I'expérience
de la relation aux autres est nécessairement médiatisée par I'Histoire'” », nous retombons dans la
complexité de I'’équilibrage entre une spéculation synchronique et un programme discursif
diachronique, dont nous avons entrevu quelques enjeux dans le second temps de notre article.

Construire la représentation d'un milieu au travers d'une médiation historique n'est pas chose
courante, en effet I'espace semble ne pas opérer sur le méme plan que celui diachronique. Nous

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 12/20



pouvons néanmoins proposer d'illustrer cette problématique par une ceuvre personnelle'” se
nommant « Randonnée suisse en paysage nippon » datant de 2020 et consistant en une série de
489 dessins au feutre sur des cahiers de paysage japonais a colorier de format A4. Les formes
apparaissant sont issues de photogrammes du film « Cervin » de 1901 qui présentent des
alpinistes en pleine montée du mont Cervin en Suisse. Cette rencontre internationale permet
d'appuyer la modernité des paysages japonais dont Shiga Shigetaka, qui pratiquait lui-méme
I'alpinisme, a constitué des représentations servant de guide a un tourisme naissant a la fin du
XIX"™ siecle.

Figure 4. Fréderic Weigel, extrait de « Randonnée suisse en paysage nippon », 2020,
© Frédéric Weigel

4. En guise de conclusion

En janvier 1785 Kant écrivit un compte rendu a la fois anonyme et sévere sur la premiére partie
des Idées en vue d’'une philosophie de I'histoire de I'humanité de Herder dans le journal de la
Jenaische allgemeine Literaturzeitung'®. Il note qu’« il ne s’agit pas ici de rigueur logique dans la
détermination des concepts'® », mais d’« un jeu de sentiments et d'impressions » qui sont « aptes
de ce fait a laisser présumer en leur contenu davantage que ce qu’une froide analyse y décelerait
sans doute'®. » En deux lignes, se résume le risque qu’encourt celui qui s’aventure & appréhender
la maniere dont I'autre vie son propre milieu. Avec une herméneutique de la subjectivation
existentielle du territoire nippon, tout élément symbolique semble devenir révélateur d’'une unité
évidente, sans que jamais on ne puisse savoir s’il s’agit d’'un véritable principe ou d’'une simple
analogie. Recourir a I'unité synthétisante de I'objet esthétique pour connaitre une maniere d’étre
dans un milieu éloigné, ou d’aprés Kant « rechercher dans le champ fertile de la poésie'” » afin
d’obtenir des lois lorsque « toute expérience nous est enlevée'™ », est « toujours de la

métaphysique, voire de la métaphysique trés dogmatique'®. »

En suivant la belle formulation de Goethe, la force de I'artiste « réside dans l'intuition et la saisie
d’une totalité signifiante'”®. » Dés lors, avec une spéculation sur le milieu japonais, ce n’est plus le
scientifique, mais bien l'artiste qui fait émerger une quasi-connaissance par le truchement d’'une

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 13/20



métaphysique tout en produisant paradoxalement des représentations trés concrétes, dont il est
difficile de discerner s'ils renvoient au milieu ou a des lieux-communs. L’artiste se retrouve alors en
position de faiseur d’altérité, |a ou le savant orientaliste ne peut que reconnaitre sa défaite. Nous
est-il permis d’espérer un progrés permettant de dépasser un essentialisme du Japon qui est si
courant dans le monde de l'art que nous fréquentons ? Ne pas surinterpréter les possibilités du
jugement esthétique dés qu’il s’agit du milieu japonais nous semble étre un préalable fort judicieux.
Bibliographie :

— Bergson, Henri, Le rire. Essai sur la signification du comique, Paris, PUF, UQAC [En ligne],
1959.

— Berque, Augustin, Vivre l'espace au Japon, Paris, PUF, 1982.

— Berque, Augustin, Le Sauvage et l'artifice : les Japonais devant la nature, Paris, Editions
Gallimard, 1986.

— Cauquelin, Anne, L’Art du lieu commun, du bon usage de la doxa, Paris, Seuil, 1999.

— Commission impériale du Japon, Histoire de I'art du Japon, Paris, exposition universelle de
Paris, Gallica [En ligne], 1900.

— Descola, Philippe, Par-dela nature et culture, Paris, Editions Gallimard, 2005.

— Ebersolt, Simon, Contingence et communauté. Kuki Shdzé, philosophe japonais, thése
soutenue a Sorbonne Paris Cité, 2017.

— Goethe, Johann Wolfgang, Ecrits sur I'art, Paris, Flammarion, 1996.
— It6, Shuntaré, Shizen, Tokyo, Sanseidd,1999.

— Joly, Jacques, « Spontanéité et nature : le cas d’Andd Shéeki », Revue Philosophique de
Louvain, Quatrieme série, tome 92, n° 4, 1994.

— Kant, Emmanuel, La philosophie de I'histoire (opuscules), Paris, Médiation Denoél, 1986.

— De L’Estoile, Benoit, Le godt des autres : de I'exposition coloniale aux arts premiers, Paris,
Flammarion, 2007.

— Lucken, Michael, L’Art du Japon au vingtiéme, Paris, Hermann, 2001.

— Lucken, Michael, Nakai Masakazu : Naissance de la théorie critique au Japon, Dijon, Les
Presses du réel, 2016.

— Marin, Louis, Utopiques : jeux d’espaces, Paris, Les éditions de minuit, 1973.

— Maruyama, Masao, Essais sur I'histoire de la pensée politique au Japon, traduit par Jacques
Joly, Paris, les Belles Lettres, 2018.

— Nanta, Arnaud, Débats sur les origines du peuplement de I'archipel japonais dans
I'anthropologie et I'archéologie (décennie 1870 - décennie 1990), thése soutenue a I'Université
Paris 7, 2004.

— Pelletier, Philippe, L’invention du Japon, Paris, le cavalier Bleu, 2020.

— Perroncel, Morvan, Le Moment nipponiste (1888-1897), Nation et démocratie a I'ére Meiji, Paris,
les Belles Lettres, 2016.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 14/20



— Said, Edward, Culture et impérialisme, Paris, Fayard, 2000.
— Shimizu, Christine, L’Art japonais, Paris, Flammarion, 2008.

— Souyri, Pierre-Francgois, Moderne sans étre occidental : aux origines du Japon d’aujourd’hui,
Paris, Editions Gallimard, 2016.

— Thiesse, Anne-Marie, La Création des identités nationales, Europe, XVIII*"*-XX"" siécle, Paris,
Seuil, 2001.

— De Tocqueville, Alexis, De la démocratie en Amérique 1, Paris, Editions Gallimard, 1992.

— Watsuiji, Tetsurd, Fudo, le milieu humain, traduit par Augustin Berque, Paris, CNRS, 2011.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 15/20



. L’auteur du présent article est le cofondateur et le codirecteur avec la linguiste Suto

Yoshiko d’un centre d’art indépendant et bénévole dans la ville de Takasaki en périphérie
de Tokyo se nommant le « Palais des paris ». Un batiment d’'une ancienne école privée
d’anglais a été réhabilité afin d’accueillir en résidence des artistes pour produire des
expositions. En s’appuyant sur cette structure, une centaine d’artistes venant
principalement d’Europe ont été présentés. En particulier, le cadre d’une résidence permet
un échange approfondi sur les compréhensions et les attentes vis-a-vis de la culture
japonaise. Notons enfin que la complexité du monde de I'art local, par le manque de
financement serein et par la présence d’affirmations identitaires fréquentes, rendent
précaire chaque expérience dont la diffusion reste restreinte. Si la multitude des tentatives
menées a été riche d’enseignements, la réalité japonaise contemporaine de I'art manque
cruellement de représentations réflexives, nous tentons dés lors modestement de pallier ce
manque.

Commission impériale du Japon, Histoire de I'art du Japon, Exposition Universelle de Paris,
Gallica [En ligne], 1900, p. 2.

Alexis de Tocqueville nommait ainsi la pratique des historiens dans les siécles
démocratiques. De Tocqueville, Alexis, premiere partie, chapitre XX, De la démocratie en
Amérique I, Paris, Editions Gallimard, 1992.

4. http://www.gmat.pref.gunma.jp/

5. https://www.chanson-museum.com/

6. |l s’agira de textes de différents domaines (géographie, histoire des idées, anthropologie...)

des études japonaises en langue frangaise (a I'exception de la partie 3.2 ou sont présents
des textes plus généralistes), qui permettront au lecteur de pouvoir potentiellement suivre
le programme discursif ici constitué. Pour les quelques sources japonaises ayant pour
fonction de pallier certaines absences, je remercie Suto Yoshiko pour ses indications
bibliographiques et pour ses traductions.

7. Pour les noms japonais, le nom de famille précede le prénom.

8. Shimizu, Christine, L’Art japonais, Paris, Flammarion, 2008, p. 9.

9. Berque, Augustin, Le Sauvage et I'artifice : les Japonais devant la nature, Paris, Editions

10.
11.

12.
13.

14.
15.
16.

17.
18.
19.

Gallimard, 1986, p. 178.
Ibid, p. 235.

It6, Shuntard, Shizen, Tokyo, Sanseid6,1999, p. 88. C’est nous qui traduisons les citations
en japonais.

It6, Shizen, op.cit., p. 91.

Ibid., p. 93. Sur ce débat, I'auteur renvoie aux analyses de Yanabu Akira dans Honyaku no
shiso, Tokyo, heibon-sha, 1977.

Ibid.
Ibid., p. 100.

Maruyama, Masao, « Glossaire », Essais sur I'histoire de la pensée politique au Japon,,
Paris, les belles lettres, traduit par Jacques Joly, 2018,, p. 390.

Maruyama, Essais sur I'histoire de la pensée politique au Japon, op.cit., p. 390.
Descola, Philippe, Par-dela nature et culture, Paris, Edition Gallimard, 2005, p. 127.

Plus précisément « s’unir a la spontanéité — ziran — est le point d’aboutissement de rituels
taoistes, et dans certaines sectes, des manifestations surnaturelles telles que la lévitation
sont le gage qu’un tel état a bien été atteint », dans le néoconfucianisme émerge l'idée
d’« ordre général et inné des choses (shizenzhili) », dans le bouddhisme ziran est utilisé

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 16/20



20.
21.
22.
23.
24.

25.

26.
27.
28.
29.
30.
31.
32.

33.

34.
35.
36.
37.
38.

39.

40.

41.
42.

43.
44,
45,

46.

comme traduction du « sanscrit svayambu (tel que cela est pour soi, spontanément) », ou
encore dans la peinture de Shansui « I'artiste réalise sa propre nature comme il permet a la
"nature" de s’accomplir. » Joly, Jacques, « Spontanéité et nature : le cas d’And6 Shéeki »,
dans Revue Philosophique de Louvain, Quatrieme série, tome 92, n° 4, 1994, p. 559 sq.

Ibid. p. 561. L'auteur emprunte la formule a Léon Vandermeersch.
Descola, Par-dela nature et culture, op.cit., p. 124.

Joly, « Spontanéité et nature : le cas d’Andé Shéeki », op.cit., p. 568.
En utilisant une terminologie a connotation kantienne.

Par exemple avec I'ouverture en 1882 dans le parc Ueno du musée devenant le musée
impérial en 1888, de I'ouverture de I'école des Beaux-Arts de Tokyo en 1887, du lancement
de la revue Kokka en 1889...

Shiga, Shigetaka, « Manifeste de Nihonijin », traduction dans : Perroncel, Morvan, Le
Moment nipponiste (1888-1897), Nation et démocratie a I'ére Meiji, Paris, les Belles
Lettres, 2016, p. 99.

Ibid.

Ibid., p. 102.

Ibid.

Commission impériale du Japon, Histoire de I'art du Japon, op.cit., p. 3.
Lucken, Michael, L’Art du Japon au vingtiéme, Paris, Hermann, 2001, p. 42.
Lucken, Michael, L’Art du Japon au vingtiéme, op.cit., p. 47.

Lucken, Michael, Nakai Masakazu : Naissance de la théorie critique au Japon, Djion, Les
Presses du réel, 2016, p. 31.

Bergson, Henri, Le rire. Essai sur la signification du comique, Paris, Puf, 1959, UQAC [En
ligne], 2002, p. 66.

Lucken, Nakai Masakazu : Naissance de la théorie critique au Japon, op.cit., p. 103.
Ibid., p. 104.
Ibid., p. 115.
Ibid., p. 105.

Michael Lucken parle d’'une « forme d’essentialisme de la non-cléture » concernant
Watsuiji. Ibid., p. 118.

Souyri, Pierre-Frangois, Moderne sans étre occidental : aux origines du Japon
d’aujourd’hui, Paris, Editions Gallimard, 2016, p. 247.

Par exemple concernant la philosophie de Kuki Shizd, Simon Ebersolt parle de « donné
concret », de ce qui peut étre « immédiatement donné » ou de « contingent. » Ebersolt,
Simon, Contingence et communauté. Kuki Shizé, philosophe japonais, these soutenue a
Sorbonne Paris Cité, 2017, respectivement p. 163, p. 239, p. 252.

Lucken, Nakai Masakazu : Naissance de la théorie critique au Japon, op.cit., p. 86.

Expression utilisée a propos de Kuki Sh(izé et du tournant de sa pensée vers 1930. /bid.,
p. 185.

Watsuiji, Tetsuré, Fudo, le milieu humain, traduit par Augustin Berque, Paris, CNRS, 2011.
Watsuiji, Fudo, Ibid., p. 29.

Ibid., Notons que shutaisei se traduit généralement plutét par subjectivité dans le contexte
philosophique. Il peut prendre aussi valeur d’initiative ou d’indépendance.

Ibid., p. 13.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 17/20



47.
48.
49.
50.
51.
52.
53.
54.
55.
56.
57.
58.
59.
60.
61.
62.
63.
64.

65.
66.
67.
68.

69.

70.
71.

72.

73.
74.
75.
76.
77.

Ibid., p. 22.

Ibid.

Ibid., p. 63.

Ibid., p. 107.

Ibid., p. 152.

Lucken, Nakai Masakazu : Naissance de la théorie critique au Japon, op.cit., p. 111.
Watsuiji, Fado, le milieu humain, op.cit., p. 246.
Ibid., p. 252.

Ibid., p. 257.

Ibid., p. 258.

Ibid.

Ibid., p. 285.

Ibid., p. 287.

Ibid., p. 35.

Ibid.

Ibid., p. 36.

Ibid., p. 12.

Notons néanmoins que cette opposition avec Heidegger est quelque peu exagérée.
Comme le remarque Michael Lucken, le texte de Watsuiji « n’est pas une critique de
Heidegger, au sens d’une réfutation. Elle se veut plutdét un prolongement, une radicalisation
de la phénoménologie heideggérienne. » Lucken, Michael, Nakai Masakazu : Naissance de
la théorie critique au Japon, op.cit., p. 110.

Watsuiji, Fado, le milieu humain, op.cit., note n° 11, p. 17.
Ibid., note n° 11, p. 16.
Ibid., p. 59.

Lucken, Nakai Masakazu : Naissance de la théorie critique au Japon, op.cit., note n° 19,
p. 109.

Ou comme le dit Anne-Marie Thiesse dans la premiere phrase de son livre : « Rien de plus
international que la formation des identités nationales. » Thiesse, Anne-Marie, La Création
des identités nationales, Europe, XVIIF™-XX"" siécle, Paris, Seuil, 2001, p. 11.

Said, Edward, Culture et impérialisme, Paris, Fayard, 2000, p. 103.

De L’Estoile, Benoit, Le godt des autres : de I'exposition coloniale aux arts premiers, Paris,
Flammarion, 2007, p. 537.

Par exemple : « Allez dire a un paysan normand du temps de Flaubert que son fddo est
monotone et rationnel | Comme on I'a dit dans la préface, c’est bien Watsuiji lui-méme [...]
qui se "découvre soi-méme". » Watsuiji, Fado, le milieu humain, op.cit., n® 47, p. 270.

Ibid., p. 22.
Ibid., p. 26.
Ibid., note n° 26, p. 26.
Ibid., note n° 49, p. 90.

Berque, Augustin, Vivre I'espace au Japon, Paris, Puf, 1982, p.31. Notons que le sei 14 de
shutaisei ou shukansei joue le méme rlle que l'it€¢ dans subjectivité en francais.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 18/20



78. Ibid., note n° 3, p. 31.

79. En reprenant la formulation déja citée du projet de Berque concernant sa réinterprétation
de Fado.

80. D’apres une note qui renvoie au livre de Kobayashi, Toshiaki, « Shutai » no yukue, Tokyo,
Kddansha, 2010 : « Shutai /& est un néologisme qui apparut pour la premiére fois en
japonais chez Inoue Enryd en 1887. Il ne commence a étre utilisé couramment que dans
les années 1920. Depuis les années 1970, son emploi est en net repli. On notera que ce
composeé fut repris apres-guerre par le régime nord coréen [...] qui 'adapta pour en faire
I'un des piliers de son idéologie. » Lucken, Nakai Masakazu : Naissance de la théorie
critique au Japon, op.cit., p. 174. Pour une présentation des enjeux historiques de
'opposition shukan / shutai, voir ibid., p. 174 sq.

81. Ibid., p. 124.

82. Nanta, Arnaud, Debats sur les origines du peuplement de I'archipel japonais dans
I'anthropologie et I'archéologie (décennie 1870 - décennie 1990), thése soutenue a
'Université Paris 7, 2004, p. 614.

83. Ibid., p. 781.

84. Par ailleurs Watsuji « remanie largement son ouvrage Fddo (Milieux) en novembre 1942
puis en 1949, en retirant notamment ses passages antisémites. » Ibid., p. 661.

85. Ibid., p. 780.
86. Ibid.

87. Postface a I'édition de 1979 par Inoue Mitsusada, Watsuiji, Fudo, le milieu humain, op.cit.,
p. 324.

88. Ibid., note n° 2, p. 322. Le traducteur reconnait néanmoins dans la méme note « que la
suite de I'ouvrage [...] fait la part fort belle a la singularité nippone. »

89. Marin, Louis, Utopiques : jeux d’espaces, Paris, Les éditions de minuit, 1973, p. 24.
90. /bid., p. 23.

91. Atitre d’'exemple, le chapitre « L’invention de I'archipel » du livre L’invention du Japon,
regorge d’analogies. Pelletier, Philippe, L’invention du Japon, Paris, le cavalier Bleu, 2020.

92. Cauquelin, Anne, L’Art du lieu commun, du bon usage de la doxa, Paris, Seuil, 1999,
p. 14.

93. Ibid.
94. Ibid., p. 98.

95. Que ce soit avec « l'artialisation avec Alain Roger, la médiance avec Augustin Berque »,
Ibid., note 1, p. 58

96. Ibid., p. 60.

97. Ibid., p. 125.

98. https://mlehmann.ca/

99. https://maureen-colomar.com/

100. En s’inspirant du titre du livre de Benoit de L’Estoile. De L’Estoile, Le godt des autres : de
I'exposition coloniale aux arts premiers, op.cit.

101. Ibid., p. 540.
102. Ibid.
103. http://weigel-frederic.fr/

104. Nous utilisons la traduction francaise de Stéphane Piobetta. Kant, Emmanuel, La
philosophie de I'histoire (opuscules), Paris, Médiation Denoél, 1986.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 19/20



105. Ibid., p. 56.
106. Ibid., p. 57.
107. Ibid., p. 70.
108. Ibid., p. 71.
109. Ibid., p. 70.
110. Goethe, Johann Wolfgang, Ecrits sur I'art, Paris, Flammarion, 1996, p. 196.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:15:31, depuis le 216.73.216.110 20/20



