Design
Arts
Medias

Disegno et épistémé de la Renaissance aux
Lumieres

Pierre Caye

2021-07-15



Directeur de recherche au CNRS en philosophie, Pierre Caye étudie les théories artistiques de la
Renaissance aux Lumiéres et leur rapport au systeme productif. Vient de publier Durer. Eléments
pour la transformation du systéme productif aux Belles-Lettres.

Résumé

La Renaissance est non moins remarquable par l'intérét de sa théorie artistique que par la qualité
de ses ceuvres d'art. Dans ce cadre, un terme particulierement riche et complexe se dégage : le
disegno. Nous montrerons que le disegno ne se limite pas a définir une catégorie de I'art, mais se
révéle comme un instrument privilégié de la connaissance, et davantage encore comme un
véritable paradigme de la technique qui annonce par maints traits la technique moderne, mais en
constitue aussi son autre radical.

Abstract

The Renaissance is no less remarkable for the interest of its artistic theory than for the quality of its
works of art. Within this framework, a particularly rich and complex term emerges: disegno. We will
show that the disegno is not limited to defining a category of art, but reveals itself as a privileged
instrument of knowledge, and even more as a true paradigm of technique, which announces
modern technique in many ways, but also constitutes its other radical.

Commence a émerger dans les traités d’art du Quattrocento italien un terme appelé a un grand
avenir, qui va fortement caractériser 'art de cette période et des siecles qui la suivent : le disegno.
Le disegno est la lettre volée de la culture humaniste et classique : il bouleverse la culture et le
savoir de son temps, transforme notre rapport au réel, et impose avec évidence sa visibilité au
monde. Pourtant personne ne le voit, ou plus exactement on le réduit a n’étre qu’un exercice
préparatoire aux arts canoniques : architecture, sculpture, peinture. Vasari, qui plus que tout autre
lui a donné ses lettres de noblesse théoriques, affirme dans les Vies des meilleurs peintres,
sculpteurs et architectes (1551-1567) que le disegno est le pére de ces 3 arts', et qu’il ne sert &
rien de mesurer leur force ni de comparer leur valeur si on ne les rapporte pas a leur principe et a
leur origine commune. Viollet-le-Duc, bien plus tardivement, mais dans le méme esprit, accordera
au disegno, une paternité bien plus prolifique encore puisque le dessin lui apparait commander
'ensemble de notre connaissance du réel, ainsi que son dernier livre, Histoire d’un dessinateur
(1879) s’efforcera de le démontrer. Bref, comme Viollet-le-Duc 'a bien compris, le disegno est,
selon le terme de Michel Foucault, une épistéemé, c’est-a-dire une structure ou une opération qui
définit les conditions de possibilité de tout savoir, détermine le mode de constitution des domaines
scientifiques, mieux encore structure le rapport entre les divers savoirs d’une époque jusqu’a
profondément influencer I'organisation globale de la société et 'ensemble de ses pratiques. De
fait, de la Renaissance aux Lumieres, le dessin est partout : non seulement dans la représentation
picturale ou dans la conception architecturale, mais aussi en astronomie (v. sur ce point les
magnifiques planches des Novae theoriae planetarum de Georg Peurbach publiées en 1472), en
anatomie (la Fabrica corporis de Vésale publiée en 1543), en botanique, dans le classement des
especes animales, dans les traités de mécanique et jusque dans les traités d’escrime dotées de
gravures parfois aussi exceptionnelles que celles de I’Académie de I'épée de Girard Thibault
d’Anvers (1627).

De fait, aucune étude d’histoire des sciences et des techniques a la Renaissance et a I'age
classique ne peut ignorer le travail du disegno et sa place dans la construction des savoirs.

Mais qu’est-ce que le disegno ? Vasari, au début de son introduction a la peinture, en donne une
définition appelée a caractériser 'art classique : le dessin est I'expression visible et la mise au jour
d’un projet mental qui s’opére par les mains®. Plus d’un siécle auparavant, Alberti lui aura ouvert la
voie en définissant I'architecture comme un dessin (lineamenta) appliqué a la construction
(structura), et le dessin comme « un projet (praescriptio) précis et fixe, congu mentalement, et
obtenu au moyen de lignes et d’angles qu’une intelligence inventive et savante a porté a la
perfection® ». De cette double signification a la fois mentale et artistique, la langue francaise rend
habilement raison par le couple d’homonymes dessein-dessin. Le disegno, ainsi défini, modifie
radicalement notre rapport au réel et a sa vérité. La vérité ne se définit plus seulement comme

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-01 17:43:18, depuis le 216.73.216.158 2/8



'adéquation de la parole a l'intellect ainsi que I'affirme la philosophie scolastique de I'époque ;
deux autres facultés désormais interviennent : I'ceil qui voit, et la main qui dessine, facultés qui a
leur tour viennent solliciter I'intellect et en déployer les potentialités. Ici, I'ceil et la main n’existent
pas I'un sans l'autre, le disegno guide, informe et structure le regard qui a son tour se sert du
disegno pour pénétrer et magnifier la réalité, en lui inspirant sa lumiere. Alberti s’est donné pour
embléme un ceil ailé qui signifie assez ce que peut l'intellect porté par la vision et le dessin.
Francesco di Giorgio Martini, I'architecte d’Urbino, voit dans le dessin une ressource qui permet de
résoudre des questions auxquelles I’écriture et ses modalités de raisonnement logique ne
permettent pas d’accéder’. Le disegno permet en effet de conjoindre ce que la logique juge
opposé ou sans relation possible ; il fait preuve de solertia, cette faculté de I'esprit qui permit a
Archiméde dans son bain de découvrir le calcul de la densité des corps, intuition de I'esprit
capable de jeter des ponts entre les données les plus éloignées pour en montrer les affinités,
condition de I'unité du savoir aussi bien que de I'ceuvre. Ainsi, la main démontre comme celles de
Léonard de Vinci qui « savaient si bien, grace au dessin, exprimer sa pensée qu'’il dominait et
confondait par ses démonstrations les talents les plus vigoureux® ».

Pour comprendre l'opérativité du disegno, il faut aussi revenir a la méthode que suit le médecin
Galien et qu’il définit par la succession du logos, de la skia et de I'ergon : du logos, c’est-a-dire de
la conception, de la parole et plus précisément du diagnostic ; de I'ergon, c’est-a-dire de I'ceuvre
ou plus exactement de I'opération au sens chirurgical du terme, sans oublier la skia, le dessin, le
croquis qui sert de plan au chirurgien pour guider I'opération et qui fait donc le lien entre le logos et
'ergon, en organisant le passage de I'un a l'autre sans solution de continuité. Cependant, la
méthode galénique est unilatérale : le médecin commence par faire son diagnostic, puis dessine
son croquis, avant, dans une derniére étape, d’opérer : ni 'opération ni méme le croquis ne
viennent remettre en cause ni modifier le diagnostic. lls ne servent qu’a concrétiser le logos, a lui
donner son efficace. Le disegno artistique lui aussi articule la pensée, le dessin et 'ceuvre, mais de
fagon plus récursive, moins unilatérale : le dessin modifie le concept, tandis que I'ceuvre a son
tour, comme si dans le mouvement méme de sa genése il formait un précédent, contribue a nourrir
la conception et a modifier le dessin, ainsi qu’en témoigne l'usage que fait de la maquette Alberti,
qui ne cesse d’y ajouter et d’y retrancher, de la déplacer et d’y innover, au point que la maquette
devient dans ses mains un instrument de conception autant que de réalisation, par le moyen
duquel conception et réalisation se convertissent mutuellement®. Autour de la maquette, se met en
place tout un dispositif euristique ou s’enchainent les uns aux autres la réflexion intellectuelle, I'ceil,
la main, la parole pour arriver a 'ouvrage définitif par toute une série d’itérations entre les
différentes facultés, voire les différents acteurs, que met en jeu la création artistique.

Le disegno est donc d’abord un instrument de connaissance du réel. Certes la question de I'image
est non moins décisive dans la construction des savoirs aujourd’hui qu’hier, que ce soit pour
sonder linfiniment petit (biologie) ou l'infiniment grand (astrophysique) ; cependant ce nouveau
régime d’'images ne passe plus par la médiation de la main mais par des outils qui la mettent a
distance. A la Renaissance, la recherche scientifique n’a pas d’autre instrument technique que le
disegno — ni télescope, ni microscope, ni moins encore les machines sophistiquées de notre temps
— pour appareiller I'esprit et le regard en vue d’approfondir son investigation du réel. Seul le dessin,
qui devient le nouvel organon de la connaissance, permet de faire émerger a la lumiéere cette part
d’invisibilité sur laquelle repose toute visibilité. La physique des Anciens est double. Elle s’efforce
de distinguer les réalités dans leur singularité, de les définir et de les circonscrire tant il est vrai
que, pour Aristote, la limite apparente des corps en exprime toute I'essence : c’est la part du
visible. Mais elle est aussi et surtout la connaissance du mouvement des corps, de leur kinésis
sans laquelle ils ne pourraient atteindre a la perfection de leur délimitation : c’est la part de
l'invisible. Le terme aristotélicien qui définit ce type de perfection — I'entelékheia — exprime bien
I'idée de la dynamique interne de la chose (en) vers sa fin et sa perfection (t€los). Or, le disegno,
ce en quoi il s'impose comme un savoir décisif, réussit a lier la double dimension du réel : a la fois
le visible et l'invisible, la forme et sa genése, le mouvement et sa délimitation. Le disegno est par
essence morphogénétique.

L’art de la renaissance repose sur I'imitation de la nature. Mais encore faut-il savoir ce que signifie
cette imitation qui n’a évidemment rien a voir avec de la simple copie. Quatremére de Quincy, le

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-01 17:43:18, depuis le 216.73.216.158 3/8



théoricien majeur du néo-classicisme, 'auteur d’'un Essai sur la nature, le but et les moyens de
I'imitation dans les beaux-arts (1823), congoit la véritable imitation de la nature comme la capacité
qu’a I'art de comprendre, de pénétrer et de reproduire les processus mémes par lesquels la nature
produit ses ouvrages. Il écrit dans l'article Imitation de sa monumentale Encyclopédie méthodique
d’Architecture : « C'est prendre la nature pour modele, c'est I'imiter que de se donner pour régles,
dans certains ouvrages de l'art, les régles qu'elle suit elle-méme, que de scruter ses intentions
dans la formation des étres, les principes auxquels elle a subordonné son action, la direction
qu'elle donne a ses moyens, le but ou la fin a laquelle elle tend. Imiter ne signifie pas
nécessairement faire la ressemblance d'une chose, car on peut ne pas imiter I'ouvrage, et imiter
I'ouvrier. On imite donc la nature, en faisant non pas ce qu'elle fait mais comme elle fait, c'est-a-
dire qu'on peut l'imiter dans son action lorsqu'on ne l'imite pas dans son ouvrage’ ». Autrement dit,
la doctrine canonique de I'imitation artistique renvoie en définitive & une morphogénese artificielle,
c’est-a-dire a un processus complexe de conception et d’engendrement des formes par l'art.
Témoigne de cette recherche la grande diversité des types de dessin qui correspondent a des
phases différentes de la conception artistique : études, esquisses, quadrillage en peinture, ou
encore en architecture le congetto, le disegno in digrosso, le disegno proporzionato, le disegno
rivelato qui préparent la confection de la maquette. La théorie architecturale est particulierement
précise sur ce sujet. Filarete dans son Traité d’architecture (1464) nous permet ainsi de mieux
comprendre la signification de ces différents types de dessins. Au début de la conception,
correspond le croquis qui représente l'idée de fagon schématique, ce que Filaréte appelle le
congetto : non pas le pro-jet, mais, si j'ose dire, le « con-jet », ce qui n'est encore qu'une
conjecture, mais aussi ce sur quoi se sont mis d'accord ensemble (cum- ou con-) le maitre
d'ouvrage et le maitre d'ceuvre, ce qu'ils ont congu en commun ; dans une deuxiéme phase,
I'architecte présente au commanditaire une esquisse, ce que Filaréte appelle le disegno in
digrosso, un schéma encore grossier du projet ; dans un troisieme temps, I'architecte dresse les
plans a I'échelle : ce que Filaréte appelle le disegno proporzionato, qui marque la dimension
articulée du corps ; dans un quatrieme temps, l'architecte dresse les plans de détail, ce que
Filarete appelle le disegno rivelato, avant d'en arriver, en une cinquiéme phase : la maquette qui
fait enfin accéder le projet a la tridimensionnalité®. Par cette succession de dessins et de plans de
plus en plus élaborés et précis, Filaréte marque bien la progression logique de la conception qui
fait passer le projet d'un stade de la représentation a un autre toujours plus riche et complexe,
selon une dynamique proversive, assurant la cohérence et I'unité du processus morphogénétique,
dynamique que seul le dessin peut nourrir et maintenir dans sa lancée.

C’est dans ce cadre morphogénétique qu’il importe de questionner la place incontournable que
art de la Renaissance a accordée aux mathématiques, qui contribuent assurément a affirmer sa
scientificité. Il ne faudrait pourtant pas fétichiser 'usage que I'art de la Renaissance fait des
mathématiques comme [’historiographie, depuis trop longtemps déja, a tendance a le faire, du
nombre d’or a la théorie de la perspective. La perspective n’est pas une forme symbolique au
contraire de la fameuse thése défendue par Erwin Panofsky® : elle n’exprime ni I'essence de
I'ceuvre d’art « classique », ni moins encore le rapport au monde que ’homme entretient par la
meédiation de I'art. Alberti, qui passe pourtant, avec Brunelleschi, comme l'inventeur de la théorie
de la perspective en art et qui consacre toute la premiére partie du De pictura a en décrire les
modalités, réduit pourtant la perspective & un simple rudiment (rudimentum'®), c’est-a-dire
littéralement a une technique de débutant, de rudus, de gens grossiers dans I’exercice de I'art
auxquels s’opposent les érudits, ceux qui s’y connaissent en peinture et qui en ont une longue
pratique. La perspective géométrique en peinture ou, en architecture, la proportion arithmétique
qui joue un réle analogue de mise a bonne distance d’éléments que I'on vise a accorder, sont en
réalité appelées a s’effacer une fois achevée leur opération de mise en place. Toute I'histoire de
’art a 'A&ge humaniste et classique depuis Alberti et Brunelleschi, a quelques exceptions prés
(comme Piero de la Francesca), vise a effacer la structure mathématique de I’art, comme l'on
démonte les échafaudages une fois I'édifice achevé. Chez Alberti, la perspective laisse place a
I'istoria, a I'action qui elle-méme dépend de la cohérence des corps et de la dynamique qu’assure
’lharmonie de leurs lignes, ce qu’Alberti appelle la concinnitas lineamentorum ; et de méme en
architecture, la trame réguliere du systéme des proportions se transforme en une seconde
harmonie, d’'une autre nature, I'eurythmie, ou encore I’harmonie linéaire : ce ne sont plus des
quantités continues ou discretes qui rentrent en accord, mais des lignes ou des qualités. Tel est le
sens de la morphogénése dont la dynamique vise a assurer le passage du quantitatif en qualitatif,

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-01 17:43:18, depuis le 216.73.216.158 4/8



la transformation des espaces ou des masses en lignes les plus fines et les plus justes, qui flottent
dans 'espace ainsi mis en suspens. Mieux encore, de la perspective a l'istoria, de la proportion a
'eurythmie, s’opére comme une mise en mouvement de I'ceuvre d’art. |l s’agit de faire vibrer les
lignes pour alléger et dynamiser les corps ou les masses, a 'exemple de la peinture de Raphaél
ou, selon Vasari, « la chair palpite, on sent le souffle et le pouls qui bat dans ces figures dont
I'animation méme est perceptible' ». La morphogénése en art est au service de la représentation
du mouvement.

Comme I'a justement noté Paul Valéry dans son Introduction a la pensée de Léonard de Vinci,
Leonard part de la chambre vide, de I'espace isotrope pour engendrer un systéme inséparable de
la matiere qu’il contient et du temps. « C’est par abstraction que I'ceuvre d’art peut se
construire'? ». Et il en va de méme de la perspective albertienne qui apparait comme « un réel
sans pensée, sans sujet [...] fiction étrangement stérile, comme celle d’'un monde désert ou aucun
sujet, c’est-a-dire aucune possibilité d’interaction, ne rendrait nécessaire la forme de quelque objet
que ce soit' ». Mais la nature a horreur du vide. La tache de I'art consiste précisément a habiter ce
vide et a le dilater pour mieux le remplir et le densifier.

L’ceuvre d’art humaniste et classique s’affirme d’abord comme une image a haute définition. Elle
est le résultat d’'un grand nombre d’opérations visuelles et mentales que la ligne résout et simplifie
et qui s’enrichissent a chaque passage d'une stase a l'autre de la morphogénése. Chaque
nouvelle stase connait un niveau supplémentaire de complexité dans ses questions, mais aussi de
simplicité dans leur résolution linéaire. Car chaque phase se cl6t par une résolution visuelle qui, a
son tour, est retraitée et simplifiée par la phase suivante jusqu’a « ce qu’on ne soit plus susceptible
d’ajouter, de changer ou de retrancher quoi que ce soit a moins de vouloir rendre 'ouvrage
défectueux et de moindre qualité' ». Arrivée a ce point, I'image atteint alors & sa plus haute
définition. La densité de I'image dépend du nombre des opérations qu’elle transcrit et résout, ainsi
que du nombre des phases qu’elle traverse, mais aussi du dynamisme méme de la morphogénése
et de sa puissance de transition d’'une phase a l'autre qui renforce a la fois la simplification des
opérations et leur synthese. Car la force du disegno résulte de I'accord entre la complexité de ses
opérations et la simplicité de ses résolutions.

L'image HD de l'art ressemble a ce que les stoiciens appellent la phantasia kataléptiké la
« représentation compréhensive », qui exprime le plus haut degré de vérité a laquelle I'esprit peut
atteindre. |l ne s’agit plus, pour reprendre la métaphore méme des stoiciens, de tendre la main
pour accueillir le réel, mais de la replier et de serrer le poing pour que la réalité fasse la sphere,
prenne toute sa consistance et s’approprie autant a elle-méme qu’a celui ou a celle qui la saisit. La
densité de I'image, sa haute définition, ne font en définitive que témoigner de la force de la poigne
artistique.

Si les draperies sont si présentes dans la peinture de cette période, c’est parce qu’elles mettent en
jeu les caractéristiques les plus essentielles du disegno. Il y a quelque chose de virtuose dans le
drapé ou, a partir d’'un contenu insignifiant (qu’est-ce qu’un drap ?), I'artiste atteint & une présence
et a une densification de I'image fascinantes au point que la peinture prend un air de statuaire en
donnant I'impression d’accéder a la 3D ; mieux encore, cet effet de tridimensionnalité contribue a
représenter le mouvement et la vie du corps a travers I'art méme du pli.

L’art de la Renaissance et sa morphogénése sont l'inverse de la révolution galiléenne et c’est
pourquoi I'art vient ici compléter la nature : Galilée essayait de mettre en valeur la structure
mathématique a partir du monde sensible tandis que I'art de son temps s’efforce de créer un
nouveau monde sensible a partir de la structure mathématique du monde : un monde a haute
définition, mieux & méme de lier I'intelligence et les sens, de nourrir a la fois l'intelligence du
sensible et la sensualité de l'intelligence. L’art vient ainsi compléter et enrichir la nature.

Qu’il n’y ait pas de malentendu sur la signification de ce complément ou supplément artistique. La
technique a 'age humaniste et classique n’a pour but ni la transformation de la matiere ou son
intensification, ni le renouvellement des formes et leur adaptation au jeu des forces qui les
traversent : la morphogénése mentale, la dynamique de I'esprit ne vise pas a métamorphoser le
monde pour en intensifier I'énergie. Elle se contente de tracer des lignes : ce qui a précisément
pour nom disegno. Le disegno travaille en surface, a la limite des choses ; elle redessine les
formes pour les stabiliser et les rendre plus disponibles aux étres humains sans pour autant les
transformer ou les mobiliser. Le disegno travaille sur I'accident et non sur la substance, c’est-a-dire

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-01 17:43:18, depuis le 216.73.216.158 5/8



sur la qualité, la quantité, le temps, le lieu, etc., méme s’il est vrai que l'entretissage de ces
accidents qui fait 'ceuvre d'art finit par en signifier I'essence.

Au cours de son voyage en France que relate le chevalier de Chantelou, le Bernin, sollicité de
partout, se rend un jour a l'invitation des Carmes déchaussés visiter leur église a Paris. A
Chantelou qui lui demande comment mettre en valeur la statue de la Vierge qui s’y présentait
dépourvue de grace et qui passait quasi inapergue, Le Bernin lui répondit qu’il fallait la faire tourner
et « qu’il marquerait avec un crayon comment il la faudrait mettre'® ». Nul besoin de confectionner
une nouvelle statue, ni méme de réaménager son cadre ; un simple trait suffit. Le trait ici fait
I'ceuvre. Le trait ne trace et ne rend visible que s’il est déplacement, arrét et limite ; inversement, il
n’y a de processus technique parfait que celui qui s’achéve moins par une forme que par un trait.
Ce qui distingue I'art de la nature. Daniele Barbaro, le mentor de Palladio et son commanditaire,
distingue, dans son long Commentaire au De architectura de Vitruve (1556-1567) trois instances
créatrices dans le Monde : Dieu, la Nature et I'Art'®. Le monde se fait ainsi trois fois. Il est produit
de rien, c’est le moment proprement divin de la production ; il se sépare et se distingue en espéeces
et en individus, c’est le moment proprement naturel de la distinction ; il est enfin fini, orné et
embelli : c’est le moment proprement artistique du disegno. Dieu est l'instance de la production,
qui crée simultanément matiere et forme en une invention ex nihilo sans aucune antécédence. Il 'y
va de la toute-puissance de la création qui prend la dimension de I'inouie et qu’aucune technique
ne peut atteindre. La Nature, quant a elle, ne crée pas, mais procede a la distinction des réalités ;
elle apparie les matieres et les formes, en métamorphose les composeés, y fait passer le flux de la
vie pour multiplier les substances sans pour autant en changer les régles de constitution. C’est en
quoi l'industrie, la technique moderne reste bien une imitation de la nature. L’art humaniste et
classique, quant a lui, finit la création : il lui donne sa précision et ses limites, sa parure et son
décor. Et c’est en quoi au demeurant le disegno est si étroitement lié a 'ornement. Le disegno est
ainsi la part élégiaque de la technique, qui se satisfait d’effleurer le monde pour I'embellir. Au
terme de création, I'art humaniste et classique préfere celui de composition que I'on retrouve aussi
bien dans le vocabulaire de 'architecture que dans celui la peinture. L’ceuvre architecturale est
définie & deux reprises par Vitruve comme une compositio'’, ¢’est-a-dire comme un assemblage
d’éléments distincts. C’est pourquoi l'art ici se présente comme un jeu de déplacement et
d’aboutement, parfois infimes et imperceptibles, opérant par une succession de modifications
jusqu’a ce que, comme le note Alberti, on ne puisse rien ajouter ni retrancher a I'ouvrage sans
nuire a sa perfection'®. Pour la critique d’art contemporaine, la substitution de la composition a la
création est une faiblesse, le signe de I'invention défaillante d’'un art voué a I'imitation, voire a la
répétition. Mais s’il est vrai que I'art entretient depuis 'origine un lien étroit avec I'ensemble du
systeme productif, alors cette faiblesse devient une force, indiquant un rapport de I'’étre humain au
monde plus durable et protecteur.

C’est précisément parce que l'art déplace qu’il réussit a engendrer le sentiment du mouvement a
partir d’'une ceuvre par essence statique, ce que traduit le fameux passage de la beauté a la grace
dont en architecture I'eurythmie est I'expression. Ce jeu de déplacement et de modification se fait
toujours a la limite, au bord de I’excés ou du manque, et c’est la raison pour laquelle la limite
(lineamenta) est a la fois I'objet et |a finalité de I'art humaniste et classique. C’est sur cette limite et
par son moyen que se regle la forme. Il n’y a 1a ni centre ni périphérie, ni ergon ni parergon,
chaque trait renvoie a un autre sans hiérarchie de sorte qu’a chaque fois celui-ci polarise et diffuse
I'espace, déploie une force a la fois centripéte et centrifuge qui substitue sans cesse le centre a la
périphérie, et la périphérie au centre. C’est la loi de ’harmonie, la logique qui préside ici a la
relation du tout aux parties, des parties entre elles ainsi qu’avec le tout. Le sens du trait,
Iintelligence de la limite, le refus de la hiérarchie expliquent 'importance de I'ornement dans ce
type d’art, ornement qui a son tour exprime la dimension élégiaque de l'art transfigurant le réel
sans le transformer.

La vieille tripartition Dieu, nature, art exprime aujourd’hui le dilemme de notre systéme productif
arrivé a la croisée des chemins. Notre systeme productif fondé sur I'imitation de la nature est
appelé nécessairement a se transformer face aux contraintes écologiques, méme si cette
transformation apparait ambigué : soit vers le transhumanisme (Dieu), soit vers une approche
élégiaque de la technique fondée sur la pacification de notre rapport au monde, sur le sens de la
mesure et de la limite, sur la technique entendue au sens néoplatonicien du terme c’est-a-dire
comme ce qui rythme et mesure la procession de I'étre, I'apaise bien plut6t qu’elle ne I'intensifie,

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-01 17:43:18, depuis le 216.73.216.158 6/8



ce qu'on est en droit d'appeler « Art ».

Bibliographie

« Alberti, Leon Battista, De la Peinture/De Pictura [1435], traduction francaise de Schefer, Jean
Louis, Paris, Macula, 1992.

« Alberti, Leon Battista, L’art d’édifier, traduction francaise de Caye, Pierre ; Choay, Francoise,
Paris, Le Seuil, 2004.

e Averlino, Piero, dit Filarete, Trattato d'Architettura, A. M. Finoli & L. Grassi, Milan, Il Polifilo, 1972.

« Caye, Pierre, Le savoir de Palladio, Architecture, métaphysique et politique dans la Venise du
Cinquecento, Paris, Klincksieck, 1995.

» De Chantelou, Paul, Journal de Voyage du Cavalier Bernin en France, Paris, L. Lalanne, La
Gazette des Beaux-Arts, 1885.

 Di Giorgio Martini, Francesco, Trattati di architettura, ingegneria e arte militare, a cura di C.
Maltese & L. Maltese Degrassi, |, Milan, Il Polifilo, 1967.

» Panofsky, Erwin, La perspective comme forme symbolique, traduction francaise de Ballangé,
Guy, Paris, Minuit, 1975.

» Quatremere de Quincy, Antoine-Chrysostome, Encyclopédie méthodique. Architecture, I, Paris,
Vve Agasse, 1801-1820.

« Valéry, Paul, Introduction a la méthode de Léonard de Vinci, Paris, Gallimard, 1957.

« Vasari, Giorgio, Les vies des meilleurs peintres, sculpteurs et architectes, 11 vol., Chastel, André
(dir.), Paris, Berger-Levrault, 1981-1987.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-01 17:43:18, depuis le 216.73.216.158 7/8



10.

11.

12.
13.

14.
15.

16.

17.

18

. Vasari, Giorgio, Les vies des meilleurs peintres, sculpteurs et architectes, |, traduction

francaise de Chastel, André, Paris, Berger-Levrault, 1981, p. 149.

. « Procédant de l'intellect, le dessin, pere de nos trois arts — architecture, sculpture, peinture

— élabore a partir d’éléments multiples un concept global. Celui-ci est comme la forme ou
I'idée de tous les objets de la nature, toujours originale dans ses mesures. QuU’il s’agisse du
corps humain ou de celui des animaux, on saisit la relation du tout aux parties, des parties
entre elles et avec le tout. De cette appréhension se forme un concept, une raison,
engendré dans I'esprit par I‘objet, dont 'expression manuelle se nomme dessin [...] Le
dessin quand il a extrait de la pensée I'intention a besoin que la main, exercée par des
années d’étude et de pratique, puisse rendre exactement ce que la nature a créée [...] Car
lorsque l'intelligence formule des concepts clairs et logiques, ces mains longuement
exercées, démontrent la perfection et I'excellence des arts en méme temps que la science
de lartiste. » (Ibid., pp. 149-150).

Alberti, Leon Battista, L’art d’édifier, 1, 1, traduction frangaise de Caye, Pierre ; Choay,
Francoise, Paris, Le Seuil, 2004, p. 56.

Di Giorgio Martini, Francesco, Trattati di architettura, ingegneria e arte militare, a cura di C.
Maltese & L. Maltese Degrassi, |, Milano, Il Polifilo, 1967, p. 142.

Vasari, Giorgio, Les vies des meilleurs peintres, sculpteurs et architectes, V, traduction
francaise de Chastel, André, Paris, Berger-Levrault, 1983, p. 34.

« En réalisant des maquettes, on sera en mesure d’observer et d’étudier au mieux le site,
le périmetre de I'aire, le nombre et I'ordre des parties de I'ouvrage, I'aspect des murs, la
solidité des toits et enfin 'organisation et la forme de tous ce dont nous avons traité au livre
précédent. Ces maquettes permettront ainsi sans danger d’ajouter, d’6ter, d’intervertir, et
d’'innover et méme de bouleverser I'ouvrage de fond en comble jusqu’a ce que toutes ses
parties s’accordent convenablement entre elles et nous donnent satisfaction ». (Alberti,
Leon Baptiste, L’art d’édifier, op. cit., Il, 1, Paris, Le Seuil, 2004, p. 99).

Quatremere de Quincy, Antoine-Chrysostome, Imitation, dans Encyclopédie méthodique.
Architecture, ll, Paris, Vve Agasse, 1801-1820, p. 544a.

Averlino, Piero, dit Filaréte, Trattato d'Architettura, A. M. Finoli & L. Grassi, Milan, Il Polifilo,
1972, pp. 208, 302, 464, 538, 541.

Panofsky, Erwin, La perspective comme forme symbolique, traduction frangaise de
Ballangé, Guy, Paris, Minuit, 1975.

Alberti, Leon Battista, De la Peinture/De Pictura [1435], traduction francaise de Schefer,
Jean Louis, Paris, Macula, 1992, p. 72.

Vasari, Giorgio, Les Vies des meilleurs peintres, sculpteurs et architectes, op. cit., V, p.
211.

Valéry, Paul, Introduction a la méthode de Léonard de Vinci, Paris, Gallimard, 1957, p. 45.

Schefer, Jean Louis, « L’histoire et la Pyramide » dans Alberti, Leon Battista, De la
Peinture/De Pictura [1435], op. cit., p. 15.

Alberti, Leon Battista, L’art d’édifier, op. cit., Il, 3, p. 104.

De Chantelou, Paul, Journal de Voyage du Cavalier Bernin en France, Paris, L. Lalanne,
La Gazette des Beaux-Arts, 1885, p. 92.

Caye, Pierre, Le savoir de Palladio, Architecture, métaphysique et politique dans la Venise
du Cinquecento, Paris, Klincksieck, 1995, p. 84.

Lorsqu’il définit ce qu’est la dispositio puis I'eurythmia, cf. De Architectura, |, 2, 2-3.
Alberti, Leon Battista, L’art d’édifier, op. cit., Il, 3, p. 104.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-01 17:43:18, depuis le 216.73.216.158 8/8



