Design
Arts
Medias

Le desi_gn apres le cinéma, positions pour un
disposilif de la reconnaissance

Boris du Boullay

2025-06-30



Cinéaste et artiste, docteur en arts plastiques affilié au LESA de I'Université d’Aix-Marseille, Boris
du Boullay enseigne la création multimédia au DSAA graphisme et pratiques narratives
multisupports de Boulogne-Billancourt, la théorie des images a I’'école Gobelins a Paris, la
communication a I'Université Sorbonne Paris Nord et I'écriture numérique a I'Université Gustave
Eiffel et 'Université Sorbonne Lettres.

Résumé

Nous proposons de creuser un axe autour de notre chantier de recherche qui travaille les
actualisations d’un design graphique au regard du cinéma. Cette actualisation, nous en cherchons
les modalités a la suite de la pensée de Stanley Cavell, en posant 'hypothése que le design
puisse poursuivre ce qui se vit chez cet auteur depuis une position de spectateur comme une
possibilité d’agir en design. C’est par une opération de reconnaissance que I'on pourrait retrouver
ce perfectionnisme moral que Cavell est allé chercher chez Emerson. Peut-on imaginer déplacer le
dispositif « aprés » le cinéma, dans un geste purement abstrait, dans le hors champ du design, ou
I'on pourrait agir depuis notre expérience du cinéma. Il faudrait alors renouer le dialogue comme
mode de relation a ce qui est.

Mots-clefs
Cavell, Domenach, Emerson, cinéma, position, design, expérience, importance, signification, sujet

Abstract

We propose to explore a line of research that focuses on the updating of graphic design in relation
to cinema. We're looking at the ways in which this actualization can be achieved in the wake of
Stanley Cavell's thought, by positing that design can pursue what is experienced by this author
from a spectator's position as a possibility for design action. Through an operation of recognition,
we could rediscover the moral perfectionism that Cavell sought in Emerson. Could we imagine
moving the device “after” cinema, in a purely abstract gesture, into the off-field of design, where we
could act from our experience of cinema? We would then need to renew dialogue as a way of
relating to what is.

Keywords
Cavell, Domenach, Emerson, cinema, position, design, experience, importance, meaning, subject

Introduction

Est-ce qu’il s’agit de retrouver des choses perdues, de saisir des choses par la pensée qui se
refusent a notre expérience ? En posant cette question, nous dévoilons sans doute pour une part
ce qui s’écrit a la fin de cet article sur 'hypothése de la « reprise » par le design de la pensée de
Stanley Cavell. Car le travail philosophique de Cavell sur le cinéma se situe sur une période
donnée, a la fois dans sa vie de philosophe et a la fois dans le corpus de films analysés
(essentiellement les films hollywoodiens découverts dans sa jeunesse). Pour Cavell, dans son
expérience personnelle de cinéma, ce temps-la est terminé. Il écrit : « Qu’est-ce qui a rompu mon
rapport naturel au cinéma ? Quel était ce rapport, pour que sa perte semble exiger un
raccommodage, ou une commémoration, par la voie de la réflexion ? (Cavell 2019, 23) » ; et nous
verrons quelle incidence cela a, en sous-main, sur notre hypothese.

Nous proposons effectivement d’imaginer que I'on pourrait « lier » — sur le temps
d’expérimentations en graphisme — design et abstraction. Cette ligature, nous I'envisageons donc
par le cinéma en faisant appel a I'abstraction comme dispositif pour déplacer la pensée du cinéma
comme un « apres » possible pour le design. Concretement, il s’agit de travailler les
positionnements de Stanley Cavell sur le cinéma pour en évaluer des prolongations hypothétiques
pour le design ; plus précisément, en creusant un axe autour des actualisations du design
graphique au regard du cinéma. Notons qu’il ne s’agit pas d’hybridation, de penser « avec », mais
bien d’abstraction, d’utiliser cette forme abstraite comme un outil du design, comme une position.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:19:10, depuis le 216.73.216.110 2/9



En attendant, comme exposé ci-dessus, nous actons que I’expérience de spectateur est donc
centrale chez Cavell, puisque les films, comme les souvenirs que I'on en a, se mélent a notre vie.
Dans son travail sur le cinéma, Cavell suppose que le dispositif du cinéma est particulierement
« armé » pour offrir une réponse au scepticisme, en permettant une « projection » d’'un monde
(Cavell 2019). Ce monde n’est pas une copie, une imitation, ou une empreinte de notre monde : ce
sont réellement des choses sur I'écran dont on pourrait dire que ce sont de nouveaux originaux
plus qu’'une empreinte du monde. Ce qui est mis en action par cette projection, c’est une
reconnaissance (aknowledgement) et non comme une connaissance que le scepticisme s’obstine
a défaire. Dans cette présentation des faits ordinaires que le cinéma nous présente, nous nous
reconnaissons. Pour Elise Domenach, nous sommes ici au coeur d’une catégorie critique mise a
jour par Cavell (Domenach 2011) : le cinéma comme milieu dans lequel se débat la vérité du
scepticisme permettrait de retrouver une subjectivité perdue depuis trois siécles de critiques
menant a I'émiettement du sujet. Pourtant, dans le méme temps, la subjectivité comme présence,
ou la technique comme mode de donation, ont été battus en bréche sous les coups de boutoirs de
Derrida. Sommes-nous réellement en présence de notre propre sujet ? La proposition est
d’essayer de voir si en « regard[ant] dans ce qui est », on peut suivre le tournant de Heidegger
vers I'authentique en faisant peut-étre un pas en arriére : il s’agirait de chercher une morale
possible, une issue, dans ce que le dispositif technique du cinéma fait a nos vies, pour que le
design puisse en devenir un mode d’action. « Le cinéma nous rend-il meilleurs ? » nous demande
Cavell. Meilleurs, mais comment ? Si c’est par une opération de reconnaissance que le cinéma
nous permet de retrouver notre subjectivité, c’est parce que le cinéma compte (matter) dans nos
vies. Peut-on imaginer déplacer le dispositif « apres » le cinéma, dans le hors champ du design,
ou I'on pourrait agir depuis notre expérience du cinéma ? Pourtant, la question du dispositif n'est
pas explicitement présente chez Cavell, si ce n’est comme conditions de I'expérience de la
projection du monde (Cavell, 2019). Il faudrait renouer le dialogue dans une pensée abstraite du
design, présentée comme une position « apres » le cinéma.

Pour envisager cette position, nous proposons au prealable de reprendre ces deux catégories
critiques de Stanley Cavell mises a jour par Elise Domenach : « la signification-importance » et la
« modernité (de la subjectivité) » (Domenach 2011). Il s’agira peut-étre de voir I'importance du
design au regard de ce que le cinéma a pu faire a nos vies d’apres Cavell et de questionner la
subjectivité retrouvée dans le cinéma pour combattre le scepticisme. Autrement dit, refuser la
recherche de I'authenticité tout en revenant a la subjectivité pour pouvoir se projeter dans le
monde en tant que designer-e graphique.

Une recherche « pratique abstraite »

« Pourquoi précisément ces objets que nous contemplons font-ils un monde ? » Cette question,
posée par Henry David Thoreau dans Walden, est citée en exergue par Stanley Cavell dans son
livre La Projection du monde (Cavell 2019). Ce que pose Cavell a la suite de Thoreau, c’est de se
demander quelles sont les conditions qui nous aménent a considérer des choses devant nous, non
seulement comme des étants, mais comme un ensemble formant un monde. L’intérét de
rassembler un ensemble d’étants, en faire un monde, c’est I'idée qu’il puisse faire « signe » dans
nos vies, se constituer comme donnant un sens. Nous avons ici un premier niveau d’abstraction,
dans le sens ou se pose la maniére de saisir les choses au-devant de nous. En revanche, nous
allons voir que Stanley Cavell, & sa maniére, se détourne de I'abstraction, ce qui nous améne a un
premier pas de c6té. En replacant I'expérience au centre du jeu, Cavell évite une recherche dont
I'abstraction se conjuguerait avec la pureté. Il rejette I'idée husserlienne de considérer une
intentionnalité « pure » de la conscience. A I'ego transcendantal, Cavell propose un sujet, certes,
mais un sujet en équilibre instable entre la parole et son expression, un sujet qui se pose comme
en perpétuel changement, en « amélioration », en un mot « vulnérable ». C’est ici méme que
Cavell fait intervenir le dispositif du cinéma. Plutdt que parler d’intuition originaire, il cherche une
reconnaissance dans le langage commun. Et son intuition le porte a penser que le langage
ordinaire agit particulierement dans les films dont nous faisons I'expérience. En somme, il ne s’agit
ni d’'un dépassement (au sens de la philosophie classique) ni méme d’'une correction d’'un défaut
comme on pourrait I'attendre d’une philosophie analytique anglo-saxonne plus proche de la

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:19:10, depuis le 216.73.216.110 3/9



formation de notre auteur. Cavell propose de retrouver un chemin des choses du monde par
I’expérience du cinéma, en passant donc d’'une connaissance a une reconnaissance. La
connaissance est mise en doute par le scepticisme : en prenant le cas de la douleur (Cavell 2009,
402), a défaut de connaitre celle d’autrui, nous pouvons reconnaitre cette douleur, en dépit de la
ressentir, en dépit de « I'avoir » (Cavell 2009, 401) comme I’écrit Cavell lui-méme. D’aprés notre
auteur, le cinéma est un dispositif qui permet justement au processus de reconnaissance de
s’exercer. Il ajoute au sujet de cette reconnaissance : « Ce n’est pas la description d’'une réaction
donnée, mais une catégorie dans les termes de laquelle on évalue une réaction donnée (Cavell
2009, 409) ». La question n’est plus de savoir comment le monde nous apparait, mais comment
nous pouvons nous y impliquer. Si Cavell précise que I'on est ici au plus pres des « existentiales »
de Heidegger et du souci de I'étre, on constate dans le méme temps que cette quéte de I'étre est
prise en étau par le doute sceptique : le cinéma joue ici son rGle de reconnaissance et de sortie du
scepticisme. Non pas par une structuration du visible, mais par une position, entre abstraction et
expérience, guidée par ces deux catégories critiques : la signification-importance et la
reconnaissance du sujet. L’abstraction pour saisir les choses du monde se dispose par
conséquent ici a un dréle de niveau ; une sorte d’inter-étages, un faux palier : ni abstraction, ni
non-abstraction. On peut dire sans doute que nous sommes ici sur un terrain miné par 'ambiguité
de relier I'abstraction a la vie. C’est également sur cette corde raide que nous pourrons tenter de
positionner le design puisque ce qui nous importe est directement en lien avec notre vie. Nous
aurions pu positionner cette recherche de la vie avec un phénoménologue comme Michel Henry.
Une fois encore, nous aurions fait face a une abstraction : la vie inextatique se donne dans une
donation sans distance, radicalement immanente. La vie originaire est si immédiate qu’elle en
devient abstraite, tout en étant en méme temps voulue par Henry comme la plus incarnée : la vie
méme. Mais justement, ce qui nous intéresse ici, en faisant appel a Stanley Cavell, c’est de faire
une hypothése dont la face abstraite puisse fonctionner avec le design, ou la vie ne s’abime pas
dans une abstraction dont on aurait perdu la trace de I'expérience.

L’expérience du monde

L’approche de Stanley Cavell sur la maniére de se saisir des choses du monde passe par une
remise en action de I'expérience. Le point de départ, nous I'avons vu, s’empare de la question
sceptique. Plus encore que Thoreau, c’est avec une relecture d’'Emerson que Cavell refonde la
question de la saisie des choses du monde avec en toile de fond la lutte contre le scepticisme. Ce
qui intéresse Cavell dans la lecture d’Emerson, c’est la notion de Self-Reliance, que I'on peut
traduire approximativement par « confiance en soi ». Il s’agit moins d’une assurance de soi que
d’un perfectionnement moral sans cesse en action. Pour Cavell relisant Emerson, il s’agit la de la
chose la plus difficile a faire : étre au plus prés de sa vérité. Mais cette vérité qu’il qualifie de
« veérité du scepticisme », elle n’a de sens que si elle est « reconnue » par la communauté, elle-
méme plongée dans le scepticisme. On retrouve ici le probleme épineux de I'intersubjectivité chez
Husserl. Pour Cavell, I'intersubjectivité n’est pas un probléme a résoudre théoriquement, mais une
condition de notre humanité. Il pense que la tentative husserlienne de « constituer 'autre » revient
a refuser le risque, la fragilité, le caractére tragique de notre lien a autrui. Le doute est tragique,
nous sommes voués a l'incertitude. Finalement, le geste de Cavell revient a réhabiliter le monde
ordinaire, loin de la radicalité de la réduction phénoménologique.

Regardons donc ce que le cinéma fait a nos vies. Il se passe quelque chose de particulier au
cinéma d’aprés Cavell, qu'on ne saurait réellement décrire. On peut ici envisager ce que Pierre-
Damien Huyghe disait du cinéma en reprenant Walter Benjamin et le « choc » éprouvé au cinéma.
Ce que le cinéma fait « arriver », c’est une expérience ou le sujet devient un objet : « il m’est
arrivé ». Le choc est la preuve de la difficulté du sujet a dire cette expérience. Comme dit Pierre-
Damien Huyghe : « le sujet n’a pas soutenu I'expérience » (Huyghe, 2014). Oui, mais c’est aussi
ici que Cavell parle d’'un cinéma qui répond au scepticisme, tout simplement parce qu'il fait partie
de nos vies ordinaires et que nous n’avons pas réellement I'occupation d’étre sceptique. Cavell
pose donc le cinéma comme une expérience intégrée a nos vies : une « importance-signification »,
locution composée de deux mots par Elise Domenach, sans relever de la déconstruction
derridienne ou une modalité tierce comme chez Donna Haraway (natureculture), qui indique tout

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:19:10, depuis le 216.73.216.110 4/9



de méme que les deux notions sont rigoureusement liées et fonctionnent par renvois mutuels. La
signification d’un film n’a de sens qu’au regard de son importance pour soi. Cette importance des
films, on la retrouve au quotidien, puisque la faculté du cinéma a étre populaire lui permet d’entrer
dans les conversations quotidiennes, dans les souvenirs de chacun. C’est quelque chose qui
structure nos vies et nos relations. Cette catégorie appliquée aux films nous invite a considérer ce
que peut signifier un film pour nous, mais surtout en quoi ce film nous importe. La signification
seule est insuffisante a notifier ce que les films font a notre vie. Puisque Stanley Cavell note que le
cinéma ordinaire rassemble autour de lui, alors tout le monde peut le commenter et donner son
avis. En bref, les films nous importent. Plus encore, il nous permet de sortir du scepticisme : en
sortant du cinéma, on croit au monde. Il s’est passé quelque chose de I'ordre de reconnaissance,
notamment dans la conversation, quelque chose qui ne releve pas de I'ordre de la connaissance.
Ce que dit merveilleusement bien Elise Domenach : « Au cinéma, I'ordinaire apparait dans sa
vulnérabilité essentielle a nos désirs de fuir nos responsabilités a 'égard du monde et des autres.
En nous donnant un monde dont nous sommes absents, le cinéma nous rappelle la saveur et le
souffle de la présence du monde que nous expérimentons ordinairement, et nous libére de la
demande de preuve de son existence » (Domenach 2011) .

Avancons d'un cran avec la deuxiéeme catégorie critique proposée qui souléve la question
épineuse de la subjectivité. D’aprés Cavell, on aurait perdu la « sensation » du sujet a la suite
d’une longue défiance envers cette notion dont on pourrait trouver un point de départ chez
Descartes. L'unité du sujet est devenue difficile. L’hypothése de Cavell nous permet de retrouver le
sujet, nous-mémes en tant que sujet dans le dispositif du cinéma, en (se) voyant projeté a I'écran.
Cette situation de spectateur active une reconnaissance validée par la communauté. Ce que
Cavell explicite en ces termes : « Nous pouvons étre en désaccord sur beaucoup de nos
croyances, mais ce désaccord méme sous-entend que nous sommes d’accord sur I'usage des
mots qui expriment ces croyances (Cavell 2009, 379) » Etrange détour qui nous ferait revenir a
une authenticité via un dispositif technique (le cinéma), mais une authenticité « en dega », issue de
I'expérience. La reconnaissance fonctionne parce que nous faisons communauté pour construire
les films, notamment populaires, ou la recherche de la vérité du scepticisme se fait par le langage
quotidien.

Au vu de ces éléments repris de Stanley Cavell, quelles positions peut-on imaginer pour le
design ? Peut-étre peut-on envisager ce qui se refuse a I'expérience, comme nous l'avions évoqué
en tout début de ce texte : est-ce qu’agir, autrement que par le biais du perfectionnement moral,
permettrait de renouer avec des terrains d’expérience absents dans notre usage du cinéma ? Est-
ce a cet endroit-ci que le design peut jouer son réle ? Comme si I'idée de passer de spectateur a
acteur permettrait de trouver une position d’'usage, trouver comment s’impliquer dans le monde et
(re)donner une importance au design : sans étre dans une fabrique du cinéma, mais dans une
position, laquelle va se présenter comme un déplacement : la position initiale de spectateur
devient une position active dans le design en modélisant le design d’agir sur le cinéma
d’expérience de Cavell.

Position : aprés le cinéma

En introduction, nous avions évoqué un certain désabusement de Stanley Cavell sur la cinéphilie.
Notre hypothése pour le design se situe a cet endroit : a la suite de I'importance du cinéma et
d’une subijectivité retrouvée, il manquerait un certain usage du monde. Bien s(r, nous avons
évoqué le perfectionnisme issu d’Emerson, dont on peut dire qu’il contribue activement a modifier
nos vies. Mais malgré tout, nous sommes dans une position de spectateur au cinéma, lancés,
avides, dans un dispositif de reconnaissance. Si I'on revient sur cette idée chez Stanley Cavell que
le cinéma est envisagé du point de vue du spectateur, constatons que c’est essentiellement une
expérience des films et des souvenirs associés. Nous avons vu combien cette expérience passive
avait du « poids » sur nos vies. Le cinéma est donc agissant, parce qu’il nous change. Notre
reconnaissance de situation nous permet d’expérimenter un perfectionnement moral au sens
emersonien : nous sommes censés devenir meilleurs pour répondre a la question posée par le titre
de son livre : Le cinéma nous rend-ils meilleurs ? (Cavell 2010). Mais nous sommes tout de méme

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:19:10, depuis le 216.73.216.110 5/9



des spectateurs. Si notre hypothése est de positionner le design aprés le cinéma, c’est sur une
position ou le cinéma nous abandonne, |a ou le design peut reprendre la puissance d’agir. Cavell
décrit le cinéma comme « un petit laboratoire pour étudier la conversation morale (Cavell 2010,
67)», lequel « nous fournit des études de la position que revendique un agent moral lorsqu’il fait
face a autrui en juge ; [...] cela fournit I'espace ou évaluer le cadre moral dans lequel vous
raisonnez (Cavell 2010, 67)». Il ne s’agit pas pour Cavell de décrire un cinéma moral qui
enjoindrait a un comportement moral. Mais bien plutét une sorte de dispositif dans lequel
s’échangent des réponses entre deux subjectivités, ou l'intersubjectivité passe par un réexamen
permanent pour pouvoir s’aligner 'un avec I'autre.

Comment cette reconnaissance pourrait fonctionner en retour dans le design ? Cette croyance au
monde, cette sortie du scepticisme ne peut étre qu’une attitude, une position pour le design.

Comment imaginer une reprise en main ? Comment se saisir d’'une pensée pour la mettre en
action dans le design ? Il s’agit ici de poser comme abstraction le design dans une position, celle
d’apres le design. C’est ici que I'abstraction entre en fonction : elle est de positionner « apres » le
cinéma. Saisir quelque chose du monde a venir avec le design dans cette abstraction. Cette
position, c’est une abstraction : penser le design comme « aprés » le cinéma. Non pas le
remplacer, non pas le poursuivre. S’il faut sortir du champ du design, ce n’est pas pour devenir
cinéaste, mais pour se placer dans un autre champ, en l'occurrence celui du cinéma. Plus encore,
pas réellement au cceur de ce champ comme une hybridation, mais plus a c6té de ce champ. Et
cet « a cbété » est également situé dans le temps, puisqu’il se positionne « aprés ». La
conséquence de cette position temporelle, c’est qu’il s’agit de penser le design « selon » le
cinéma, avec le cinéma dans le dos'. Il s’agit bien s(r ici de I'expérience de cinéma telle qu’on I'a
vue précédemment. Comment faire du design avec cette expérience du monde que nous donne le
cinéma ? Il y a ici un geste purement théorique, une hypothése abstraite de rompre avec une
poursuite du design et opérer un déplacement.

Cette position « apres » que le design pourrait revendiquer permettrait de refuser I'authenticité tout
en retrouvant I'idée de la subjectivité. Comme nous I'évoquions en introduction, il s’agit ici d’'un pas
en arriére par rapport a Heidegger, sans pour autant verser dans la déconstruction, dont Cavell a
eu vent, bien entendu, mais qu’il n’a pas souhaité mettre en ceuvre. Pour Cavell, I'enjeu est de
(re)trouver une voix américaine. En allant chercher Emerson, il fait en méme temps un geste de
pensée vers ’Amérique pour trouver une pensée qui soit « authentiquement » américaine, en lien
avec l'idée d’'un nouveau territoire, d’'une nouvelle démocratie et d’'un cinéma incarnant cette
émergence’.

Essais pratiques

Enfin, nous voudrions terminer sur un aspect pratique de cette saisie des choses du monde au
moyen de I'abstraction, puisque I'objectif initial était de tester une hypothése abstraite pour que
des étudiants puissent s’en emparer. Car en filigrane de ce texte se pose une question brllante,
notamment dans I'enseignement du design a de jeunes et futurs designer-e-s : comment
poursuivre, comment continuer a produire en design graphique ? Avec ce texte, nous proposons
donc de mettre entre parenthése les hypothéses « métier »° qui peuvent répondre aussi aux
questions posées par la génération montante de designer-e-s. (par exemple, I’éco-création ou
I’éco-conception) qui ne répondent que partiellement aux nécessités actuelles. Partiellement,
parce qu’elles se positionnent comme une poursuite du design selon une nouvelle orientation sans
parvenir totalement & répondre aux injonctions du réel et aux attentes d’une génération a venir*.

Comment avons-nous travaillé cette abstraction ? Comme nous I'avons évoqué plus haut, avec le
cinéma « dans le dos’ ». Concrétement, nous avons travaillé en basse électronique avec Arduino®.
La basse électronique ici s’entend comme un design de I'électronique qui démonte et revient aux
matériaux bruts. On a ici un usage que Ludovic Duhem qualifierait peut-étre de « contra-
fonctionnel” ». Nous avons pris des films qui comptent et au lieu d’en parler, d’en converser, nous
nous sommes « retournés » en démontant le film avec une technologie Arduino. Plutét que de

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:19:10, depuis le 216.73.216.110 6/9



passer par les mots, comme Cavell le fait, nous sommes intervenus sur le flux de I'image, comme
un designer.

Notre point de départ est la premiere catégorie critique sur I'expérience du cinéma : la signification-
importance. Non seulement le cinéma compte dans nos vies, mais il permet en l'occurrence
d’aborder de front la question de I'expression. Puisque Stanley Cavell s’interroge non pas sur notre
capacité a exprimer ce que I'on a en soi, mais sur la possibilit¢ méme de savoir réellement ce que
recouvre ce que nous disons. D’ailleurs, son ouvrage Dire et vouloir dire (Cavell 2009) s’intitule en
anglais Must We Mean What We Say ? On voit bien ici que la question n’est pas d’accéder a une
vérité du scepticisme, une vérité premiére et enfouie. Cette vérité est ce qui nous reste apres la
dépossession du doute radical. La question est bien de retrouver une certaine croyance au monde
par un mouvement que Stanley Cavell qualifie de réappropriation (recovery). Le principe a donc
été de choisir un film qui a eu une importance dans la vie des étudiant-es vies, un film qui compte,
puisque le cinéma permet, comme on 'a vu d’exprimer une expérience dans toute son épaisseur.
Il a fallu donc importer, dans tous les sens du terme, ces films importants dans une boucle hybride,
en cablant des ordinateurs numériques sur des écrans VGA abandonnés. En récupérant certains
pins de la prise VGA pour récupérer et détourner les données vidéo RGB, nous avons testé une
maniere de prendre la main sur le flux d'images par Arduino. L’étape sensible de ce workshop a
été de sortir de la position de spectateur et de travailler « en action », entrer dans I'image par la
basse électronique. Autrement dit, il s’agit d’articuler des gestes de designer graphique a des
souvenirs de cinéma. Les étudiant-es prennent possession de I'image, avec par exemple I'ajout
d’un potentiomeétre, qui permet de varier l'intensité du signal avant I'affichage sur un moniteur. Tout
I’enjeu est désormais de travailler « ce qui compte » au sein méme d’'une communauté de
designer-e-s avec ces outils de design.

Enfin, il faut sélectionner une image dans le flux vidéo instable. On pourrait sans doute voir un clin
d’ceil au premier chapitre de Bergson dans Matiére et mémoire sur la sélection des images. Il s’agit
ici pour des designers graphiques de réellement sélectionner dans le flux, et non de faire une
coupe de montage. Ce qui reléve de la nécessité vitale chez Bergson résonne avec I'importance
chez Cavell. Par cette opération de sélection, chaque designer-e du workshop a établi ce qui lui
importe dans cette reprise en main d’une image-souvenir, devenue une image-action.

Conclusion : retrouver une situation de
conversation

En résumé, ce déplacement de pensée, c’est bien de poser le design « aprés » le cinéma, avec la
pensée de Cavell. En imaginant que ce déplacement, par ce double jeu pratique et abstrait,
permet d’amener le design sur de nouveaux terrains de réflexion, notamment moraux, au sens
d’Emerson. |l s’agissait donc dans ce texte d’exposer les premiers jalons théoriques de cette
hypothése, changer de point de vue sur le cinéma pour avoir une reconnaissance de designer : si
I'on devient meilleurs par la résolution de conflits dans lesquels nous nous reconnaissons,
comment faire pour cette reconnaissance agisse en design dans un design qui souhaite
« recoller » a la vie ordinaire validée par la communauté ?

En prenant une pensée de la philosophie de Cavell, nous nous sommes situés de facto dans
I'abstraction. Pourtant, comme nous 'avons vu, la pensée de Cavell revendique un retour a
I'ordinaire, ce que la philosophie a souvent délibérément ignoré. Cavell renoue avec le souci sur
I'expression de nos vies ordinaires. Le cinéma étant le lieu par excellence de cette expression que
tout & chacun est en capacité de reconnaitre, et d’en faire usage dans le monde. « Le cinéma
démocratise ce savoir (Cavell 2010, 28)», dit-il. C’est ici nous avons proposé de poser le design,
avec son souhait d’étre « utile » dans une position que I'on aurait abstraitement (presque
arbitrairement) placé apres le cinéma. Pour que le design puisse en retour, depuis le cinéma,
renouer par exemple avec des situations de conversation. C’est en réhabilitant le langage
ordinaire, auquel la pensée a souhaité tourner le dos, qu’il s’agira pour le design, par cette position
abstraite, sans doute, peut-étre, par le texte comme par le doute, par I’'écriture comme par le
dessin, de retrouver une situation de conversation ou se reconnaitre.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:19:10, depuis le 216.73.216.110 7/9



Bibliographie
Cavell, Stanley, Dire et vouloir dire : livre d’essais. Paris, les Editions du Cerf, 2009.

Cavell, Stanley, Le cinéma nous rend-il meilleurs ? Montrouge, Bayard, 2010.

Cavell, Stanley, A la recherche du bonheur : Hollywood et la comédie du remariage, Paris, Vrin,
2017.

Cavell, Stanley, La projection du monde suivi de Supplément a La projection du monde : réflexions
sur l'ontologie du cinéma, Paris, Vrin, 2019.

Domenach, Elise, Stanley Cavell, le cinéma et le scepticisme. Paris, Presses Universitaires de
France, 2011.

Duhem, Ludovic, « Design Arts Medias | Fonction et usage. Esquisse d’une théorie pour penser
les artefacts en design » . URL (en ligne), 2024
https://journal.dampress.org/issues/design-et-arts-plastiques-points-de-convergence/fonction-et-us
age-esquisse-d%27une-theorie-pour-penser-les-artefacts-en-design (14 avril 2025).

Henry, Michel, L’essence de la manifestation, Paris, Presses Universitaires de France, 1990.

Huyghe, Pierre-Damien « Reprendre en main le cinéma, College international de philosophie,
Paris, 21 mars 2014 » . URL (en ligne), 2014 :
https://pierredamienhuyghe.fr/documents/audio/140321_ReprendeEnmainLecin%C3%A9ma.mp3
(12 avril 2025).

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:19:10, depuis le 216.73.216.110 8/9


https://pierredamienhuyghe.fr/documents/audio/140321_ReprendeEnmainLecin%C3%A9ma.mp3

1. A la maniére de I'Un sans altérité de Francois Laruelle, au niveau de la position. Selon
(Laruelle), om la philosophie est travaillée depuis I'Un (mixte non-philosophique d’'un Un
sans altérité) d’ou nous retenons l'idée de penser « depuis » ou d’une maniere plus
concréte, avec le cinéma dans le dos. Le réel, dont on pense depuis.

2. Cette recherche d’une pensée authentiquement américaine résonnance difficilement avec
I'actualité des Etats-Unis en 2025.

3. Sans les invalider, sans jugement de valeur.

4. Dans cette position, on peut s’appuyer sur les propos de Pierre-Damien Huyghe sur la
mécanisation du cinéma. En mettant de c6té la thématisation du cinéma, on pourrait
imaginer que la mécanisation du cinéma puisse relever du sens utile du design. Voir la
conférence du 21 mars 2014 au College international de philosophie :
https://pierredamienhuyghe.fr/documents/audio/140321_ReprendeEnmainLecin%C3%A9m
a.mp3

5. Toutes proportions gardées, on pourrait dire que cette position, dans sa topographie, se
dispose comme I'Un sans dualité de Frangois Laruelle : une position qui permet de
philosopher « depuis » I'Un.

6. Workshop mené au DSAA design graphique et narration multimédia de Boulogne sous la
direction de Jonah Marrs et de nous-méme.

7. Voir (Duhem 2024)

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-16 18:19:10, depuis le 216.73.216.110 9/9



