
Design
Arts
Médias

Le design après le cinéma, positions pour un
dispositif de la reconnaissance

Boris du Boullay

2025-06-30



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-27 16:18:33, depuis le 216.73.216.189 2/9

Cinéaste et artiste, docteur en arts plastiques affilié au LESA de l’Université d’Aix-Marseille, Boris

du  Boullay  enseigne  la  création  multimédia  au  DSAA  graphisme  et  pratiques  narratives

multisupports  de  Boulogne-Billancourt,  la  théorie  des  images  à  l’école  Gobelins  à  Paris,  la

communication à l’Université Sorbonne Paris Nord et l’écriture numérique à l’Université Gustave

Eiffel et l’Université Sorbonne Lettres.

Résumé

Nous proposons  de  creuser  un  axe  autour  de  notre  chantier  de  recherche  qui  travaille  les

actualisations d’un design graphique au regard du cinéma. Cette actualisation, nous en cherchons

les modalités à la suite de la pensée de Stanley Cavell, en posant l’hypothèse que le design

puisse poursuivre ce qui se vit chez cet auteur depuis une position de spectateur comme une

possibilité d’agir en design. C’est par une opération de reconnaissance que l’on pourrait retrouver

ce perfectionnisme moral que Cavell est allé chercher chez Emerson. Peut-on imaginer déplacer le

dispositif « après » le cinéma, dans un geste purement abstrait, dans le hors champ du design, où

l’on pourrait agir depuis notre expérience du cinéma. Il faudrait alors renouer le dialogue comme

mode de relation à ce qui est.

Mots-clefs

Cavell, Domenach, Emerson, cinéma, position, design, expérience, importance, signification, sujet

Abstract

We propose to explore a line of research that focuses on the updating of graphic design in relation

to cinema. We're looking at the ways in which this actualization can be achieved in the wake of

Stanley Cavell's thought, by positing that design can pursue what is experienced by this author

from a spectator's position as a possibility for design action. Through an operation of recognition,

we could rediscover the moral perfectionism that Cavell sought in Emerson. Could we imagine

moving the device “after” cinema, in a purely abstract gesture, into the off-field of design, where we

could act from our experience of cinema? We would then need to renew dialogue as a way of

relating to what is.

Keywords

Cavell, Domenach, Emerson, cinema, position, design, experience, importance, meaning, subject

Introduction

Est-ce qu’il s’agit de retrouver des choses perdues, de saisir des choses par la pensée qui se

refusent à notre expérience ? En posant cette question, nous dévoilons sans doute pour une part

ce qui s’écrit à la fin de cet article sur l’hypothèse de la « reprise » par le design de la pensée de

Stanley Cavell. Car le travail philosophique de Cavell sur le cinéma se situe sur une période

donnée,  à  la  fois  dans sa vie  de philosophe et  à  la  fois  dans le  corpus de films analysés

(essentiellement les films hollywoodiens découverts dans sa jeunesse). Pour Cavell, dans son

expérience personnelle de cinéma, ce temps-là est terminé. Il écrit : « Qu’est-ce qui a rompu mon

rapport  naturel  au  cinéma  ?  Quel  était  ce  rapport,  pour  que  sa  perte  semble  exiger  un

raccommodage, ou une commémoration, par la voie de la réflexion ? (Cavell 2019, 23) » ; et nous

verrons quelle incidence cela a, en sous-main, sur notre hypothèse.

Nous  proposons  effectivement  d’imaginer  que  l’on  pourrait  «  lier  »  –  sur  le  temps

d’expérimentations en graphisme – design et abstraction. Cette ligature, nous l’envisageons donc

par le cinéma en faisant appel à l’abstraction comme dispositif pour déplacer la pensée du cinéma

comme  un  «  après  »  possible  pour  le  design.  Concrètement,  il  s’agit  de  travailler  les

positionnements de Stanley Cavell sur le cinéma pour en évaluer des prolongations hypothétiques

pour  le  design ;  plus  précisément,  en  creusant  un  axe autour  des  actualisations  du design

graphique au regard du cinéma. Notons qu’il ne s’agit pas d’hybridation, de penser « avec », mais

bien d’abstraction, d’utiliser cette forme abstraite comme un outil du design, comme une position.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-27 16:18:33, depuis le 216.73.216.189 3/9

En attendant, comme exposé ci-dessus, nous actons que l’expérience de spectateur est donc

centrale chez Cavell, puisque les films, comme les souvenirs que l’on en a, se mêlent à notre vie.

Dans son travail sur le cinéma, Cavell suppose que le dispositif du cinéma est particulièrement

« armé » pour offrir une réponse au scepticisme, en permettant une « projection » d’un monde

(Cavell 2019). Ce monde n’est pas une copie, une imitation, ou une empreinte de notre monde : ce

sont réellement des choses sur l’écran dont on pourrait dire que ce sont de nouveaux originaux

plus  qu’une  empreinte  du  monde.  Ce  qui  est  mis  en  action  par  cette  projection,  c’est  une

reconnaissance (aknowledgement) et non comme une connaissance que le scepticisme s’obstine

à défaire. Dans cette présentation des faits ordinaires que le cinéma nous présente, nous nous

reconnaissons. Pour Élise Domenach, nous sommes ici au cœur d’une catégorie critique mise à

jour par Cavell (Domenach 2011) : le cinéma comme milieu dans lequel se débat la vérité du

scepticisme permettrait  de  retrouver  une subjectivité  perdue depuis  trois  siècles  de critiques

menant à l’émiettement du sujet. Pourtant, dans le même temps, la subjectivité comme présence,

ou la technique comme mode de donation, ont été battus en brèche sous les coups de boutoirs de

Derrida.  Sommes-nous  réellement  en  présence  de  notre  propre  sujet  ?  La  proposition  est

d’essayer de voir si en « regard[ant] dans ce qui est », on peut suivre le tournant de Heidegger

vers l’authentique en faisant peut-être un pas en arrière : il  s’agirait  de chercher une morale

possible, une issue, dans ce que le dispositif technique du cinéma fait à nos vies, pour que le

design puisse en devenir un mode d’action. « Le cinéma nous rend-il meilleurs ? » nous demande

Cavell. Meilleurs, mais comment ? Si c’est par une opération de reconnaissance que le cinéma

nous permet de retrouver notre subjectivité, c’est parce que le cinéma compte (matter) dans nos

vies. Peut-on imaginer déplacer le dispositif « après » le cinéma, dans le hors champ du design,

où l’on pourrait agir depuis notre expérience du cinéma ? Pourtant, la question du dispositif n'est

pas explicitement  présente chez Cavell,  si  ce n’est  comme conditions de l’expérience de la

projection du monde (Cavell, 2019). Il faudrait renouer le dialogue dans une pensée abstraite du

design, présentée comme une position « après » le cinéma.

Pour envisager cette position, nous proposons au préalable de reprendre ces deux catégories

critiques de Stanley Cavell mises à jour par Élise Domenach : « la signification-importance » et la

« modernité (de la subjectivité) » (Domenach 2011). Il s’agira peut-être de voir l’importance du

design au regard de ce que le cinéma a pu faire à nos vies d’après Cavell et de questionner la

subjectivité retrouvée dans le cinéma pour combattre le scepticisme. Autrement dit, refuser la

recherche de l’authenticité tout en revenant à la subjectivité pour pouvoir se projeter dans le

monde en tant que designer·e graphique.

Une recherche « pratique abstraite »

« Pourquoi précisément ces objets que nous contemplons font-ils un monde ? » Cette question,

posée par Henry David Thoreau dans Walden, est citée en exergue par Stanley Cavell dans son

livre La Projection du monde (Cavell 2019). Ce que pose Cavell à la suite de Thoreau, c’est de se

demander quelles sont les conditions qui nous amènent à considérer des choses devant nous, non

seulement  comme  des  étants,  mais  comme  un  ensemble  formant  un  monde.  L’intérêt  de

rassembler un ensemble d’étants, en faire un monde, c’est l’idée qu’il puisse faire « signe » dans

nos vies, se constituer comme donnant un sens. Nous avons ici un premier niveau d’abstraction,

dans le sens où se pose la manière de saisir les choses au-devant de nous. En revanche, nous

allons voir que Stanley Cavell, à sa manière, se détourne de l’abstraction, ce qui nous amène à un

premier pas de côté. En replaçant l’expérience au centre du jeu, Cavell évite une recherche dont

l’abstraction  se  conjuguerait  avec  la  pureté.  Il  rejette  l’idée  husserlienne  de  considérer  une

intentionnalité « pure » de la conscience. À l’ego transcendantal, Cavell propose un sujet, certes,

mais un sujet en équilibre instable entre la parole et son expression, un sujet qui se pose comme

en perpétuel changement, en « amélioration », en un mot « vulnérable ». C’est ici même que

Cavell fait intervenir le dispositif du cinéma. Plutôt que parler d’intuition originaire, il cherche une

reconnaissance dans le langage commun. Et  son intuition le porte à penser que le langage

ordinaire agit particulièrement dans les films dont nous faisons l’expérience. En somme, il ne s’agit

ni d’un dépassement (au sens de la philosophie classique) ni même d’une correction d’un défaut

comme on  pourrait  l’attendre  d’une  philosophie  analytique  anglo-saxonne  plus  proche  de  la



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-27 16:18:33, depuis le 216.73.216.189 4/9

formation de notre auteur. Cavell propose de retrouver un chemin des choses du monde par

l’expérience  du  cinéma,  en  passant  donc  d’une  connaissance  à  une  reconnaissance.  La

connaissance est mise en doute par le scepticisme : en prenant le cas de la douleur (Cavell 2009,

402), à défaut de connaître celle d’autrui, nous pouvons reconnaître cette douleur, en dépit de la

ressentir, en dépit de « l’avoir » (Cavell 2009, 401) comme l’écrit Cavell lui-même. D’après notre

auteur, le cinéma est un dispositif  qui permet justement au processus de reconnaissance de

s’exercer. Il ajoute au sujet de cette reconnaissance : « Ce n’est pas la description d’une réaction

donnée, mais une catégorie dans les termes de laquelle on évalue une réaction donnée (Cavell

2009, 409) ». La question n’est plus de savoir comment le monde nous apparaît, mais comment

nous pouvons nous y impliquer. Si Cavell précise que l’on est ici au plus près des « existentiales »

de Heidegger et du souci de l’être, on constate dans le même temps que cette quête de l’être est

prise en étau par le doute sceptique : le cinéma joue ici son rôle de reconnaissance et de sortie du

scepticisme. Non pas par une structuration du visible, mais par une position, entre abstraction et

expérience,  guidée  par  ces  deux  catégories  critiques  :  la  signification-importance  et  la

reconnaissance  du  sujet.  L’abstraction  pour  saisir  les  choses  du  monde  se  dispose  par

conséquent ici à un drôle de niveau ; une sorte d’inter-étages, un faux palier : ni abstraction, ni

non-abstraction. On peut dire sans doute que nous sommes ici sur un terrain miné par l’ambiguïté

de relier l’abstraction à la vie. C’est également sur cette corde raide que nous pourrons tenter de

positionner le design puisque ce qui nous importe est directement en lien avec notre vie. Nous

aurions pu positionner cette recherche de la vie avec un phénoménologue comme Michel Henry.

Une fois encore, nous aurions fait face à une abstraction : la vie inextatique se donne dans une

donation sans distance, radicalement immanente. La vie originaire est si immédiate qu’elle en

devient abstraite, tout en étant en même temps voulue par Henry comme la plus incarnée : la vie

même. Mais justement, ce qui nous intéresse ici, en faisant appel à Stanley Cavell, c’est de faire

une hypothèse dont la face abstraite puisse fonctionner avec le design, où la vie ne s’abîme pas

dans une abstraction dont on aurait perdu la trace de l’expérience.

L’expérience du monde

L’approche de Stanley Cavell sur la manière de se saisir des choses du monde passe par une

remise en action de l’expérience. Le point de départ, nous l’avons vu, s’empare de la question

sceptique. Plus encore que Thoreau, c’est avec une relecture d’Emerson que Cavell refonde la

question de la saisie des choses du monde avec en toile de fond la lutte contre le scepticisme. Ce

qui intéresse Cavell dans la lecture d’Emerson, c’est la notion de Self-Reliance, que l’on peut

traduire approximativement par « confiance en soi ». Il s’agit moins d’une assurance de soi que

d’un perfectionnement moral sans cesse en action. Pour Cavell relisant Emerson, il s’agit là de la

chose la plus difficile à faire : être au plus près de sa vérité. Mais cette vérité qu’il qualifie de

« vérité du scepticisme », elle n’a de sens que si elle est « reconnue » par la communauté, elle-

même plongée dans le scepticisme. On retrouve ici le problème épineux de l’intersubjectivité chez

Husserl. Pour Cavell, l’intersubjectivité n’est pas un problème à résoudre théoriquement, mais une

condition de notre humanité. Il pense que la tentative husserlienne de « constituer l’autre » revient

à refuser le risque, la fragilité, le caractère tragique de notre lien à autrui. Le doute est tragique,

nous sommes voués à l’incertitude. Finalement, le geste de Cavell revient à réhabiliter le monde

ordinaire, loin de la radicalité de la réduction phénoménologique.

Regardons donc ce que le cinéma fait à nos vies. Il se passe quelque chose de particulier au

cinéma d’après Cavell, qu’on ne saurait réellement décrire. On peut ici envisager ce que Pierre-

Damien Huyghe disait du cinéma en reprenant Walter Benjamin et le « choc » éprouvé au cinéma.

Ce que le cinéma fait « arriver », c’est une expérience où le sujet devient un objet : « il m’est

arrivé ». Le choc est la preuve de la difficulté du sujet à dire cette expérience. Comme dit Pierre-

Damien Huyghe : « le sujet n’a pas soutenu l’expérience » (Huyghe, 2014). Oui, mais c’est aussi

ici que Cavell parle d’un cinéma qui répond au scepticisme, tout simplement parce qu’il fait partie

de nos vies ordinaires et que nous n’avons pas réellement l’occupation d’être sceptique. Cavell

pose donc le cinéma comme une expérience intégrée à nos vies : une « importance-signification »,

locution  composée  de  deux  mots  par  Élise  Domenach,  sans  relever  de  la  déconstruction

derridienne ou une modalité tierce comme chez Donna Haraway (natureculture), qui indique tout



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-27 16:18:33, depuis le 216.73.216.189 5/9

de même que les deux notions sont rigoureusement liées et fonctionnent par renvois mutuels. La

signification d’un film n’a de sens qu’au regard de son importance pour soi. Cette importance des

films, on la retrouve au quotidien, puisque la faculté du cinéma à être populaire lui permet d’entrer

dans les conversations quotidiennes, dans les souvenirs de chacun. C’est quelque chose qui

structure nos vies et nos relations. Cette catégorie appliquée aux films nous invite à considérer ce

que peut signifier un film pour nous, mais surtout en quoi ce film nous importe. La signification

seule est insuffisante à notifier ce que les films font à notre vie. Puisque Stanley Cavell note que le

cinéma ordinaire rassemble autour de lui, alors tout le monde peut le commenter et donner son

avis. En bref, les films nous importent. Plus encore, il nous permet de sortir du scepticisme : en

sortant du cinéma, on croit au monde. Il s’est passé quelque chose de l’ordre de reconnaissance,

notamment dans la conversation, quelque chose qui ne relève pas de l’ordre de la connaissance.

Ce que dit merveilleusement bien Élise Domenach : « Au cinéma, l’ordinaire apparaît dans sa

vulnérabilité essentielle à nos désirs de fuir nos responsabilités à l’égard du monde et des autres.

En nous donnant un monde dont nous sommes absents, le cinéma nous rappelle la saveur et le

souffle de la présence du monde que nous expérimentons ordinairement, et nous libère de la

demande de preuve de son existence » (Domenach 2011) .

Avançons  d’un  cran  avec  la  deuxième  catégorie  critique  proposée  qui  soulève  la  question

épineuse de la subjectivité. D’après Cavell, on aurait perdu la « sensation » du sujet à la suite

d’une longue défiance envers cette  notion dont  on pourrait  trouver  un point  de départ  chez

Descartes. L’unité du sujet est devenue difficile. L’hypothèse de Cavell nous permet de retrouver le

sujet, nous-mêmes en tant que sujet dans le dispositif du cinéma, en (se) voyant projeté à l’écran.

Cette situation de spectateur active une reconnaissance validée par la communauté. Ce que

Cavell  explicite  en  ces  termes  :  «  Nous  pouvons  être  en  désaccord  sur  beaucoup de  nos

croyances, mais ce désaccord même sous-entend que nous sommes d’accord sur l’usage des

mots qui expriment ces croyances (Cavell 2009, 379) » Étrange détour qui nous ferait revenir à

une authenticité via un dispositif technique (le cinéma), mais une authenticité « en deçà », issue de

l’expérience. La reconnaissance fonctionne parce que nous faisons communauté pour construire

les films, notamment populaires, où la recherche de la vérité du scepticisme se fait par le langage

quotidien.

Au vu de ces éléments repris  de Stanley Cavell,  quelles positions peut-on imaginer  pour  le

design ? Peut-être peut-on envisager ce qui se refuse à l’expérience, comme nous l’avions évoqué

en tout début de ce texte : est-ce qu’agir, autrement que par le biais du perfectionnement moral,

permettrait de renouer avec des terrains d’expérience absents dans notre usage du cinéma ? Est-

ce à cet endroit-ci que le design peut jouer son rôle ? Comme si l’idée de passer de spectateur à

acteur permettrait de trouver une position d’usage, trouver comment s’impliquer dans le monde et

(re)donner une importance au design : sans être dans une fabrique du cinéma, mais dans une

position,  laquelle va se présenter  comme un déplacement :  la  position initiale de spectateur

devient  une  position  active  dans  le  design  en  modélisant  le  design  d’agir  sur  le  cinéma

d’expérience de Cavell.

Position : après le cinéma

En introduction, nous avions évoqué un certain désabusement de Stanley Cavell sur la cinéphilie.

Notre hypothèse pour le design se situe à cet endroit : à la suite de l’importance du cinéma et

d’une subjectivité retrouvée, il  manquerait  un certain usage du monde. Bien sûr,  nous avons

évoqué le perfectionnisme issu d’Emerson, dont on peut dire qu’il contribue activement à modifier

nos vies. Mais malgré tout, nous sommes dans une position de spectateur au cinéma, lancés,

avides, dans un dispositif de reconnaissance. Si l’on revient sur cette idée chez Stanley Cavell que

le cinéma est envisagé du point de vue du spectateur, constatons que c’est essentiellement une

expérience des films et des souvenirs associés. Nous avons vu combien cette expérience passive

avait du « poids » sur nos vies. Le cinéma est donc agissant, parce qu’il nous change. Notre

reconnaissance de situation nous permet  d’expérimenter  un perfectionnement  moral  au sens

emersonien : nous sommes censés devenir meilleurs pour répondre à la question posée par le titre

de son livre : Le cinéma nous rend-ils meilleurs ? (Cavell 2010). Mais nous sommes tout de même



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-27 16:18:33, depuis le 216.73.216.189 6/9

des spectateurs. Si notre hypothèse est de positionner le design après le cinéma, c’est sur une

position où le cinéma nous abandonne, là où le design peut reprendre la puissance d’agir. Cavell

décrit le cinéma comme « un petit laboratoire pour étudier la conversation morale (Cavell 2010,

67)», lequel « nous fournit des études de la position que revendique un agent moral lorsqu’il fait

face à autrui en juge ; […] cela fournit  l’espace où évaluer le cadre moral dans lequel vous

raisonnez  (Cavell  2010,  67)».  Il  ne  s’agit  pas  pour  Cavell  de  décrire  un  cinéma moral  qui

enjoindrait  à  un  comportement  moral.  Mais  bien  plutôt  une  sorte  de  dispositif  dans  lequel

s’échangent des réponses entre deux subjectivités, où l’intersubjectivité passe par un réexamen

permanent pour pouvoir s’aligner l’un avec l’autre.

Comment cette reconnaissance pourrait fonctionner en retour dans le design ? Cette croyance au

monde, cette sortie du scepticisme ne peut être qu’une attitude, une position pour le design.

Comment imaginer une reprise en main ? Comment se saisir d’une pensée pour la mettre en

action dans le design ? Il s’agit ici de poser comme abstraction le design dans une position, celle

d’après le design. C’est ici que l’abstraction entre en fonction : elle est de positionner « après » le

cinéma. Saisir quelque chose du monde à venir avec le design dans cette abstraction. Cette

position,  c’est  une abstraction :  penser  le  design comme « après »  le  cinéma.  Non pas le

remplacer, non pas le poursuivre. S’il faut sortir du champ du design, ce n’est pas pour devenir

cinéaste, mais pour se placer dans un autre champ, en l’occurrence celui du cinéma. Plus encore,

pas réellement au cœur de ce champ comme une hybridation, mais plus à côté de ce champ. Et

cet  «  à  côté  »  est  également  situé  dans  le  temps,  puisqu’il  se  positionne  «  après  ».  La

conséquence de cette position temporelle,  c’est  qu’il  s’agit  de penser le design « selon » le

cinéma, avec le cinéma dans le dos
1

. Il s’agit bien sûr ici de l’expérience de cinéma telle qu’on l’a

vue précédemment. Comment faire du design avec cette expérience du monde que nous donne le

cinéma ? Il y a ici un geste purement théorique, une hypothèse abstraite de rompre avec une

poursuite du design et opérer un déplacement.

Cette position « après » que le design pourrait revendiquer permettrait de refuser l’authenticité tout

en retrouvant l’idée de la subjectivité. Comme nous l’évoquions en introduction, il s’agit ici d’un pas

en arrière par rapport à Heidegger, sans pour autant verser dans la déconstruction, dont Cavell a

eu vent, bien entendu, mais qu’il n’a pas souhaité mettre en œuvre. Pour Cavell, l’enjeu est de

(re)trouver une voix américaine. En allant chercher Emerson, il fait en même temps un geste de

pensée vers l’Amérique pour trouver une pensée qui soit « authentiquement » américaine, en lien

avec l’idée d’un nouveau territoire,  d’une nouvelle démocratie et  d’un cinéma incarnant cette

émergence
2

.

Essais pratiques

Enfin, nous voudrions terminer sur un aspect pratique de cette saisie des choses du monde au

moyen de l’abstraction, puisque l’objectif initial était de tester une hypothèse abstraite pour que

des étudiants puissent s’en emparer. Car en filigrane de ce texte se pose une question brûlante,

notamment  dans  l’enseignement  du  design  à  de  jeunes  et  futurs  designer·e·s  :  comment

poursuivre, comment continuer à produire en design graphique ? Avec ce texte, nous proposons

donc de mettre entre parenthèse les hypothèses « métier »
3

 qui peuvent répondre aussi aux

questions posées par la génération montante de designer·e·s. (par exemple, l’éco-création ou

l’éco-conception)  qui  ne  répondent  que partiellement  aux  nécessités  actuelles.  Partiellement,

parce qu’elles se positionnent comme une poursuite du design selon une nouvelle orientation sans

parvenir totalement à répondre aux injonctions du réel et aux attentes d’une génération à venir
4

.

Comment avons-nous travaillé cette abstraction ? Comme nous l’avons évoqué plus haut, avec le

cinéma « dans le dos
5

 ». Concrètement, nous avons travaillé en basse électronique avec Arduino
6

.

La basse électronique ici s’entend comme un design de l’électronique qui démonte et revient aux

matériaux  bruts.  On  a  ici  un  usage  que  Ludovic  Duhem qualifierait  peut-être  de  «  contra-

fonctionnel
7

 ». Nous avons pris des films qui comptent et au lieu d’en parler, d’en converser, nous

nous sommes « retournés » en démontant le film avec une technologie Arduino. Plutôt que de



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-27 16:18:33, depuis le 216.73.216.189 7/9

passer par les mots, comme Cavell le fait, nous sommes intervenus sur le flux de l’image, comme

un designer.

Notre point de départ est la première catégorie critique sur l’expérience du cinéma : la signification-

importance. Non seulement le cinéma compte dans nos vies,  mais il  permet en l’occurrence

d’aborder de front la question de l’expression. Puisque Stanley Cavell s’interroge non pas sur notre

capacité à exprimer ce que l’on a en soi, mais sur la possibilité même de savoir réellement ce que

recouvre ce que nous disons. D’ailleurs, son ouvrage Dire et vouloir dire (Cavell 2009) s’intitule en

anglais Must We Mean What We Say ? On voit bien ici que la question n’est pas d’accéder à une

vérité du scepticisme, une vérité première et enfouie. Cette vérité est ce qui nous reste après la

dépossession du doute radical. La question est bien de retrouver une certaine croyance au monde

par un mouvement que Stanley Cavell qualifie de réappropriation (recovery). Le principe a donc

été de choisir un film qui a eu une importance dans la vie des étudiant·es vies, un film qui compte,

puisque le cinéma permet, comme on l’a vu d’exprimer une expérience dans toute son épaisseur.

Il a fallu donc importer, dans tous les sens du terme, ces films importants dans une boucle hybride,

en câblant des ordinateurs numériques sur des écrans VGA abandonnés. En récupérant certains

pins de la prise VGA pour récupérer et détourner les données vidéo RGB, nous avons testé une

manière de prendre la main sur le flux d’images par Arduino. L’étape sensible de ce workshop a

été de sortir de la position de spectateur et de travailler « en action », entrer dans l’image par la

basse électronique. Autrement dit, il  s’agit d’articuler des gestes de designer graphique à des

souvenirs de cinéma. Les étudiant·es prennent possession de l’image, avec par exemple l’ajout

d’un potentiomètre, qui permet de varier l’intensité du signal avant l’affichage sur un moniteur. Tout

l’enjeu est  désormais de travailler  «  ce qui  compte » au sein même d’une communauté de

designer·e·s avec ces outils de design.

Enfin, il faut sélectionner une image dans le flux vidéo instable. On pourrait sans doute voir un clin

d’œil au premier chapitre de Bergson dans Matière et mémoire sur la sélection des images. Il s’agit

ici pour des designers graphiques de réellement sélectionner dans le flux, et non de faire une

coupe de montage. Ce qui relève de la nécessité vitale chez Bergson résonne avec l’importance

chez Cavell. Par cette opération de sélection, chaque designer·e du workshop a établi ce qui lui

importe dans cette reprise en main d’une image-souvenir, devenue une image-action.

Conclusion : retrouver une situation de
conversation

En résumé, ce déplacement de pensée, c’est bien de poser le design « après » le cinéma, avec la

pensée de Cavell.  En imaginant que ce déplacement, par ce double jeu pratique et abstrait,

permet d’amener le design sur de nouveaux terrains de réflexion, notamment moraux, au sens

d’Emerson. Il  s’agissait donc dans ce texte d’exposer les premiers jalons théoriques de cette

hypothèse, changer de point de vue sur le cinéma pour avoir une reconnaissance de designer : si

l’on  devient  meilleurs  par  la  résolution  de  conflits  dans  lesquels  nous  nous  reconnaissons,

comment  faire  pour  cette  reconnaissance  agisse  en  design  dans  un  design  qui  souhaite

« recoller » à la vie ordinaire validée par la communauté ?

En prenant une pensée de la philosophie de Cavell, nous nous sommes situés de facto dans

l’abstraction.  Pourtant,  comme nous l’avons vu,  la  pensée de Cavell  revendique un retour  à

l’ordinaire, ce que la philosophie a souvent délibérément ignoré. Cavell renoue avec le souci sur

l’expression de nos vies ordinaires. Le cinéma étant le lieu par excellence de cette expression que

tout à chacun est en capacité de reconnaître, et d’en faire usage dans le monde. « Le cinéma

démocratise ce savoir (Cavell 2010, 28)», dit-il. C’est ici nous avons proposé de poser le design,

avec  son  souhait  d’être  «  utile  »  dans  une  position  que  l’on  aurait  abstraitement  (presque

arbitrairement) placé après le cinéma. Pour que le design puisse en retour, depuis le cinéma,

renouer  par  exemple  avec  des  situations  de  conversation.  C’est  en  réhabilitant  le  langage

ordinaire, auquel la pensée a souhaité tourner le dos, qu’il s’agira pour le design, par cette position

abstraite, sans doute, peut-être, par le texte comme par le doute, par l’écriture comme par le

dessin, de retrouver une situation de conversation où se reconnaître.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-27 16:18:33, depuis le 216.73.216.189 8/9

Bibliographie

Cavell, Stanley, Dire et vouloir dire : livre d’essais. Paris, les Éditions du Cerf, 2009.

Cavell, Stanley, Le cinéma nous rend-il meilleurs ? Montrouge, Bayard, 2010.

Cavell, Stanley, À la recherche du bonheur : Hollywood et la comédie du remariage, Paris, Vrin,

2017.

Cavell, Stanley, La projection du monde suivi de Supplément à La projection du monde : réflexions

sur l’ontologie du cinéma, Paris, Vrin, 2019.

Domenach, Elise, Stanley Cavell, le cinéma et le scepticisme. Paris, Presses Universitaires de

France, 2011.

Duhem, Ludovic, « Design Arts Medias | Fonction et usage. Esquisse d’une théorie pour penser

l e s  a r t e f a c t s  e n  d e s i g n  » .  U R L  ( e n  l i g n e ) ,  2 0 2 4  :

https://journal.dampress.org/issues/design-et-arts-plastiques-points-de-convergence/fonction-et-us

age-esquisse-d%27une-theorie-pour-penser-les-artefacts-en-design (14 avril 2025).

Henry, Michel, L’essence de la manifestation, Paris, Presses Universitaires de France, 1990.

Huyghe, Pierre-Damien « Reprendre en main le cinéma, Collège international de philosophie,

P a r i s ,  2 1  m a r s  2 0 1 4  » .  U R L  ( e n  l i g n e ) ,  2 0 1 4  :

https://pierredamienhuyghe.fr/documents/audio/140321_ReprendeEnmainLecin%C3%A9ma.mp3

(12 avril 2025).

https://pierredamienhuyghe.fr/documents/audio/140321_ReprendeEnmainLecin%C3%A9ma.mp3


© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-27 16:18:33, depuis le 216.73.216.189 9/9

À la manière de l’Un sans altérité de François Laruelle, au niveau de la position. Selon1.

(Laruelle), om la philosophie est travaillée depuis l’Un (mixte non-philosophique d’un Un

sans altérité) d’où nous retenons l’idée de penser « depuis » où d’une manière plus

concrète, avec le cinéma dans le dos. Le réel, dont on pense depuis. 

Cette recherche d’une pensée authentiquement américaine résonnance difficilement avec2.

l’actualité des États-Unis en 2025. 

Sans les invalider, sans jugement de valeur. 3.

Dans cette position, on peut s’appuyer sur les propos de Pierre-Damien Huyghe sur la4.

mécanisation du cinéma. En mettant de côté la thématisation du cinéma, on pourrait

imaginer que la mécanisation du cinéma puisse relever du sens utile du design. Voir la

conférence du 21 mars 2014 au Collège international de philosophie :

https://pierredamienhuyghe.fr/documents/audio/140321_ReprendeEnmainLecin%C3%A9m

a.mp3 

Toutes proportions gardées, on pourrait dire que cette position, dans sa topographie, se5.

dispose comme l’Un sans dualité de François Laruelle : une position qui permet de

philosopher « depuis » l’Un. 

Workshop mené au DSAA design graphique et narration multimédia de Boulogne sous la6.

direction de Jonah Marrs et de nous-même. 

Voir (Duhem 2024) 7.


