Design
Arts
Medias

Présentation
Catherine Chomarat-Ruiz

2025-06-30



1. Introduction

1.1 Cadre et finalité des entretiens

Les entretiens du présent dossier s’inscrivent dans une série d’enquétes concernant le « design et
ses pratiques' ». lls renvoient ainsi au séminaire de théorie critique du design engagé par mes
soins a Paris 1 Panthéon-Sorbonne dont ils testent les hypotheses, car il s’agit toujours de rester a
I'écoute du design et de ceux qui le font’. En 2024-2025, nous avons travaillé sur les communs en
design, sur la transposition au design d’une ressource (naturelle, culturelle, etc.) qui, non
appropriable a titre privé, est a gérer de fagon collective par une communauté, et plus
particulierement sur ce que serait un commun critique de recherche dans ce champ. Ainsi cette
enquéte cherche-t-elle & comprendre dans quelle mesure et a quelles conditions un tel projet
trouverait écho chez les designers (tous domaines d’exercice confondus).

1.2 Enquéteurs, protocole d’enquéte, enquétés

Ces entretiens semi-directifs, conduits a I'oral puis retranscrits, ou directement a effectués par
écrit, sont menés par mes étudiants du Master 2 Design, Arts, Médias, autrement dit par de jeunes
designers dont les références et pratique peuvent apparaitre étrangeres a la sociologie, voire a la
philosophie sociale de I'Ecole de Francfort sur laquelle se fonde ma théorie critique. Mais, en
dehors méme du fait que le séminaire est la pour les former, par la recherche, aux concepts et aux
méthodes requis par ce type de travail, cette étrangeté disciplinaire n’est pas nouvelle dans ce
type d’enquéte — on se souvient, par exemple, des entretiens menés par des novices pour Pierre
Bourdieu aux prises avec les réflexions qui aboutiront aux Régles de I'art® — car, loin de constituer
un désavantage, elle favorise manifestement la confiance, ou tout au moins I’empathie, des
enquétés.

Le questionnaire de I'enquéte comporte quatre volets. Le premier concerne la présentation de la
personne interrogée, ses études, son parcours professionnel. Cette dimension biographique étant
posée, le second volet est dédié a la rencontre du professionnel avec la question des communs en
design. Le troisieme vise a se détacher de cette dimension biographique pour assigner une origine
générale des communs et, de fagon plus précise, l'origine des communs dans le champ du design.

Le dernier volet porte, de maniére précise, sur ce que serait un commun critique de recherche en
design et I'intérét qu’un tel commun présenterait pour la communauté des designers, des usagers,
des chercheurs.

Les 25 personnes participant a cette enquéte, qui partagent une culture du projet et un intérét
avéré pour les communs®, ont des parcours de formation trés différents — certains sont
autodidactes tandis que d’autres ont suivi des études longues — sont designers au sens étroit et
large — designers, architectes, paysagistes, urbanistes — exercent dans des sociétés de tailles
variables, dans des domaines différents. Ce panel garantit ainsi I'intérét scientifique de I'enquéte.

1.3 Limites de la synthése

Les lignes qui vont suivre s’efforcent de produire une synthése de cette enquéte. Son but est
moins d’interpréter que de restituer, de facon la plus claire possible, ce qui a été entendu. C’est en
second lieu, dans un ouvrage dédié aux communs en design, que ces entretiens et cette synthese
seront plus amplement commentés. En publiant ces entretiens, mon but est surtout de rendre
hommage au travail fourni par mes étudiants et de remercier toutes les personnes qui ont donné
de leur temps et ce sont souvent montrées trés généreuses dans leurs réponses a nos questions.
C’est d’ailleurs pourquoi j'indique entre parentheses le nom de la personne qui exprime telle ou
telle idée et, en note de bas de page, a la premiére occurrence, le nom de I'étudiante ou de
I'étudiant qui a mené I'entretien’.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170 2117



2. Rencontre (personnelle) avec les communs

Comme je I'ai d’emblée souligné, 'idée était de partir de quelque chose de personnel — de
biographique et de situé dans le temps d’une vie —, pour saisir la notion de commun en vigueur
(ou pas) dans le milieu professionnel du design.

2.1 Prudence et incertitudes

Pour ce qui concerne les résultats obtenus dans ce premier volet de 'enquéte, comme dans tous
les autres, il faut rester prudent et des incertitudes demeurent. Le panel des 25 personnes
interrogé est petit, 'enquéte reléve avant tout d’'un coup de sonde.

Mais il faut aussi rester circonspects car les pratiques proches du commun ne sont pas toujours
identifiées comme telles. C’est ainsi qu’on peut lire : « Je ne m’y connais pas particulierement sur
I'idée de commun, mais nous on est surtout dans 'idée de co-conception, co-réalisation, il y a la
question du partage, des savoirs. L’'implication sur des temps longs, avec les habitants, pour avoir
une expertise des lieux » (Léo Pouliquen®). Ou encore : « On s’y est intéressé sur des questions
de transition, mais je ne suis pas slr qu’on les ait toujours appelés “communs” » (Frangois
Jégou’). Parfois, le terme de « communs » fini par s'imposer, mais aprés un temps de flottement
lexical : « Le terme de “communs” ne s'est pas immédiatement imposé dans mon vocabulaire de
chercheuse. Lors de mes premiers moments d'enquéte, en 2011, j'ai commencé a fréquenter
beaucoup de hackerspaces parisiens ou en banlieue. Le /tmp/lab, le Blackboxe, La Paillasse,
I'ElectroLab, par exemple. Certains d'entre eux ont maintenant disparu, déménagé ou changé
radicalement de modele économique. Ce que je retiens des échanges que j'ai eus a I'époque est
un champ lexical plus directement issu des combats militants liés au logiciel libre » (Camille
Bosqué®).

Inversement, ce flottement lexical laisse a penser, que ce qui est identifié comme commun pourrait
étre sujet a débat : « Les services collaboratifs ou les services publics collaboratifs sont pour moi
des formes de commun : je définis les communs comme quelque chose que I'on ne peut gérer
qu’en commun » (Frangois Jégou).

En effet, la gestion n’est pas le seul trait des communs ou, tout au moins, n’est pas assez précis,
ce que laisse entrevoir cette précision sur la gouvernance (notion plus sociale et politique que
strictement économique) a propos des GAFA : « Aujourd’hui, des géants comme Google ou
Facebook utilisent de 'open source, mais sans pour autant créer de communs. lls partagent la
ressource, mais sans s’engager dans une gouvernance collective. Un commun, ce n’est pas juste
un dépbt de code. C’est un équilibre entre une ressource, une communauté et un ensemble de
régles partagées » (Lilian Ricaud®).

Cependant, en dépit de cette prudence qu’imposent ces flottements lexicaux et définitionnels
inévitables, les entretiens ont aussi montré une « rencontre spécifique et identifiée », largement
partagée avec les communs.

2.2 Education, engagement citoyen et politique en faveur de
I’éducation, modéle economiqué alternatif

En effet, la rencontre est originelle, pourrait-on dire, quand elle trouve son ancrage dans I'enfance
— pour Christophe Laurens'® — ou liée & un engagement politique au sens large. Tel est le cas
d’Adrien Zammit'' — qui déclare : « javais en tout cas & coeur d’avoir une pratique politisée voir
militante » — mais cela se retrouve aussi dans d’autres témoignages, comme dans celui de
Nicolas Filloque™.

D’autres entretiens permettent de préciser cet angle politique de la rencontre avec les communs.
Ce dernier peut concerner la connaissance et la recherche : « Je crois que la notion de commun
renvoie fondamentalement a une notion politique, une certaine vision de voir le monde, dans cette

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170 317



vision la mise en partage des connaissances me semble étre une nécessité vitale au bon
fonctionnement d'une société, ni plus ni moins » (Geoffroy Pithon'). Et c’est encore le cas quand
la rencontre avec les communs est politique au sens strict, pourrait-on dire, c’est-a-dire au sens
d’une prise de responsabilités politique en tant qu’élu. Ici, c’est le témoignage de Michel Briand qui
s’impose :

« Depuis longtemps, je me situe dans une logique de coopération ouverte : produire
des choses réutilisables par d’autres, documenter, partager [...] Les projets dont je
vais vous parler sont davantage liés a mon engagement politique. J'ai été élu a la ville
de Brest pendant trois mandats, soit 19 ans, sur des sujets comme la démocratie
locale, le numérique ou encore I'économie sociale et solidaire.

Je suis retraité depuis plusieurs années. J'ai souhaité continuer & m’investir, je tiens
notamment un blog, Innovation pédagogique et transition, centré sur le partage des
initiatives en transitions et des innovations pédagogiques dans I'enseignement
supérieur francophone. C’est un site contributif dont la particularité est I'agrégation de
contenus. En plus de quelques publications propres, il relaie les articles d’une
trentaine de sites partenaires, ce qui permet de diffuser jusqu’a deux articles par jour.
On y croise des contenus venus de France, de Suisse ou du Québec. Et ca marche
bien : on atteint les 2000 visiteurs par jour'®

Enfin, la rencontre originelle avec la question des communs passe par un engagement politique
combiné a une préoccupation plus économique, par la recherche d’'un modele alternatif
économique pour le design, et plus précisément pour le design écosocial. C’est ainsi que Ludovic
Duhem déclare :

« La question des communs s'est imposée au moment ou nous avons cherché un
modele économique cohérent avec l'idée de design écosocial et ce qu'elle implique
comme position a I'égard de l'ordre établi et I'état de fait de notre époque. Nous
voulions plus précisément proposer autre chose qu'une simple position critique,
frontale et totale, sans recherche d'une action sur la situation ou plus généralement de
transformation du monde. En clair, s'opposer au modéle culturel, productif,
économique dominant est une chose, mais proposer une alternative crédible en est
une autre. Et au sein de cette alternative, proposer a court ou moyen terme un modéle
économique viable pour les étudiant-es que nous formons est un enjeu décisif et une
responsabilite pedagogique incontournable (méme si la place de I'économie dans les
écoles d'art et de design est quasi inexistante en France) [...] L'économie des
communs pouvait aussi rencontrer et dialoguer avec I'économie de la suffisance de
Gorz, I'économie de la convivialité de lllich, I'économie de la frugalité de
Schumacher... ou encore I'économie régénérative actuelle et la comptabilité intégrant
les “externalités négatives’™” ».

2.3 Collectifs : elarglssement de la notion de commun,
partage et place de I'usager

La rencontre avec les communs passe aussi par la découverte d’'un collectif existant — avec les
architectes d’Etc., pour Pola Noury'® — ou par la création d’un collectif, ce qui conduit a élargir la
notion méme de commun : « tous les projets que nous menons abordent la question des communs
de maniére trés large, en prenant le parti de dire que les communs sont tout ce qui nous entoure
dans 'espace public (végétation, mobiliers urbains, paysages), mais aussi I'histoire, la technique...
Nous avons aussi une démarche influencée par le design distribué (https://distributeddesign.eu/)
ol nous documentons toute notre démarche et créons des protocoles pour que nos projets soient
transmissibles » (Soumaya Nader'’). De fagon proche, certains, dont Tess Villien'®, soulignent que

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170 a17



la rencontre avec le collectif s’est opérée autour de « I'idée de partage », ou par la volonté
remettre 'usager au coeur du processus de design (Damien Grava'®).

2.4 Evénements personnels, professionnels et écologiques

Parfois, la rencontre est factuelle, liée a un événement, sans pour autant étre moins décisive que
les voies telles que I'enfance, le politique, ’économie, le collectif. Ce sont des événements
personnels et liés au travail — un « changement de vie professionnel et personnel. J’'ai eu
'occasion de participer a divers événements et projets liés a cette thématique » (Marcelline
Bonneau®) —, et, notamment, des événements tournés vers I'écologie. Tel est par exemple le cas
de « Creative Impact Lab », & Amman en 2023, car, pour Radwan Beshr®', il s’agit de penser en
commun les ressources, les connaissances, les outils.

2.5 Notion de commun : théories et références

Sans se développer indépendamment de la vie, de 'engagement politique ou des rencontres avec
des collectifs, des événements, c’est-a-dire de la biographie personnelle et professionnelle de
chacun, c’est-a-dire d’'une pratique située, I’entrée dans la question des communs est aussi
théorique, se situe a I’égard de la notion elle-méme, et ce pour une large majorité d’entre les
personnes qui ont accepté I'entretien. D’ou il ressort des références précises et des conceptions
particulieres des communs.

2.5.1 Du Fablab aux « communs négatifs »

Un intérét pour les FabLabs conduit au commun et a une notion trés particuliere des communs,
celle de « communs négatifs ». C’est notamment le cas de Camille Bosqué qui déclare : « J'ai tout
de méme rencontré le terme de “communs” assez vite, a la fois par le discours de militants
écologistes engagés dans des lieux proches du réseau des FablLabs, mais aussi rapidement
associé a l'expression de “communs négatifs”, développée par Alexandre Monnin et Diego
Landivar notamment, qui permet de remettre en perspective notre responsabilité collective en
prenant en compte les déchets ou la pollution liés au systéme de production extractiviste, dont on
hérite également. Les rebuts des objets manufacturés dont la décomposition est toxique sont en
effet une forme de ressource dont nous héritons».

2.5.2 D’une pratique pollthuement engagée a des définitions personnelles ou
plus admises des communs

D’autres, entrés dans les communs par une pratique politiquement engagée, font plutét état d’'une
volonté, parfois artistique, de faire circuler des signes dans I'espace public, voire dans 'espace
rendu au public. C’est ainsi que Malte Martin se positionne et c’est ce positionnement qui le
conduit a définir les communs : « [...] dans la pratique, j'ai rapidement constaté une privatisation
de I'espace public. Les espaces d’affichage, comme les panneaux quatre par trois, par exemple,
étaient monopolisés par des produits commerciaux, ceux qui pouvaient se les payer. L’espace
urbain est saturé de signes marchands ou administratifs, et il ne reste plus grand-chose pour les
citoyen-nes. C’est ce constat qui a motivé la création d’Agrafmobile : pour réfléchir a des
démarches de reconquéte de I'espace public, pour recréer une agora, et pour « pirater » cette
privatisation. Dans ma conception un peu idéalisée de I'agora, celle-ci est a I'image de l'imaginaire
des habitant-es. Et pour moi, c’est la une premiére définition du commun : rendre a nouveau
I'espace public a celles et ceux qui le vivent®

Assez proche de Malte Martin et de ses préoccupations pour I'espace public, c’est aussi par ce
biais qu’Etienne Delprat en vient définir les communs de fagon personnelle : « Mon intérét pour la
notion de commun s’est développé par deux biais principaux. Le premier est lié a ma pratique de
I'espace public. Travailler sur 'espace public, c’est non seulement concevoir sa matérialité, mais
aussi prendre en compte les dynamiques sociales et politiques qui s’y jouent. L’espace public peut
étre vu comme une forme de commun, car il implique une gestion collective, une co-construction et
une négociation permanente avec les institutions qui en ont la charge®

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170 5117



Proches de ces derniers, d’autres proposent une mise au point en forme d’une définition des
communs a la fois plus large et en adéquation avec la définition retenue par les spécialistes de ces
questions. De ce point de vue, c’est Lilian Ricaud qui s'impose : « ¢a fait une quinzaine d’années
que je m’intéresse a ce qu’on appelle les communs. Ce n’est pas juste un partage de contenu
comme on le voit souvent. Il y a une vraie différence entre mettre un document en ligne, et
construire un commun. Un commun, c’est aussi un processus social, ce sont des regles de
gestion, des pratiques partagées, une communauté qui vit autour d’une ressource ».

2.5.3 La démarche inhérente aux communs

Parfois, I'entrée par la pratique et la théorie conduit bien a des définitions des communs, mais
aussi a intérét pour la « démarche » des communs, a la maniéere d’en constituer un :

« [...] on utiliserait le terme “commun” peut-étre plutét dans le sens du “manifeste
compositionniste” de Bruno Latour : c’est-a-dire qu’on part du principe qu’il n’y a pas
de commun, qu'’il faut le composer. Donc, comment se mettre en mouvement pour
poser une société a partir de personnes qui, a priori, n’ont pas de commun ensemble,
comment trouver du commun et comment créer du commun. Cela se rapproche
davantage d’une approche avec plusieurs références anglo-saxonnes. Je pense
notamment au petit livre An Atlas of Commoning. En anglais, ils font la différence
entre “commons” et “commoning”, et ils utilisent le terme “commun” comme une
approche qui pourrait ressembler a “mettre en commun”, ou “communiser”. Ce verbe-
la nous intéresse, étant donné que ce qui touche au commun, ce qui nous intéresse,
c’est moins les communs en eux-mémes mais plutét comment on crée des
communs » (Théo Mouzard™).

Parfois, cette démarche est appelée « méthode » :

« Le travail de Christopher Alexander, I'auteur du Pattern Language, qui a influencé la
création de Wikipédia et aussi I'approche des design patterns dans l'informatique, est
une référence pour moi. Il a proposé une méthode ou I'on congoit en partant des
usages et des configurations existantes, que ce soit a I'échelle d’une maison ou d’un
quartier. Cette approche a ensuite inspiré I'agilité en informatique. Personnellement, je
l'ai réinterprétée dans des projets ot on co-congoit avec les usagers. Par exemple, on
part d’un plan papier trés simple, un croquis a la main, et on fait évoluer le projet en
impliquant les gens a chaque étape — avec des maquettes, des modéles, des allers-
retours sur le terrain... » (Lilian Ricaud).

2.5.4 Un corpus liant économie et politique, pensées critiques et sociologie

C’est ainsi, que progressivement, les entretiens esquissent un corpus de références pour les
communs. Sans surprise, ce corpus part d’Elinor Ostrom — mention est faite de la supposée
tragédie des communs et de sa réfutation par Elinor Ostrom (Christophe Laurens, Rémi Astruc®)
—, autrement dit de références économiques. C’est ainsi qu’on peut entendre le propos d’Etienne
Delprat : « Cette approche [des communs] a aussi une dimension économique, dans la mesure ou
elle dissocie la propriété de 'usage et propose d’autres modalités de gouvernance et de gestion
collective. Assez rapidement, et en étant proche des travaux de Pascal Nicolas-Le Strat, j'ai été
amené a m’intéresser a la notion de “commun oppositionnel”, qui m’a permis de développer I'idée
d’une “architecture oppositionnelle” ».

Toutefois, le corpus va se déployer vers des références plus philosophiques, liées a la philosophie
politique : « Je me suis intéressé aux communs comme un prolongement et dans un sens un
renouvellement de la problématique du commun et de la communauté. Pour moi, la pensée source
est celle du philosophe Jean-Luc Nancy qui dans les années 80 (XX° siécle) a, parmi les premiers,

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170 6/17



posé la question de savoir ce qui pouvait et devait subsister de I'idée du commun, a la suite de
I'effondrement du communisme soviétique, qui en avait trahi I'espoir » (Christophe Laurens) et «
Les communs reprennent essentiellement une partie de cette interrogation plus générale a partir
d’'une réflexion socio-économique, issue des travaux en particulier d’Elinor Ostrom, et apparue
surtout en France a la suite des publications de Pierre Dardot et Christian Laval » (Rémi Astruc).

C’est encore ces références politiques que I'on retrouve chez Etienne Delprat : « Dans le domaine
du design, cette notion a pris une place importante, notamment a travers I'open design ou le
design écosocial, qui mettent en avant le partage des connaissances. Mais ce qui m’a vraiment
marqué, c’est la vision des communs développée par Elinor Ostrom et Christian Laval. Leur
approche dépasse la seule question du partage des ressources pour poser un veéritable enjeu
politique : comment redéfinir les modes de gouvernance et de prise de décision collective autour
de ce que nous considérons comme un bien commun ? ».

Cependant, certains entretiens font apparaitre des références ancrées dans les pensées critiques :
« Pendant mes études je rencontre Frangois Flahault, et découvre ce qu’il nomme “les biens
communs vécus”, des choses qui n’existent que dans le partage et qui ne sont pas achetables.
Aprés je vais vraiment aimer la lecture des ceuvres de Silvia Federici, Caliban et la sorciére bien
sOr mais surtout Réenchanter le monde : le féminisme et la politique des communs, grosse claque
I Aprés il y aussi lvan lllich, je mettrais Une sociéte sans école sur cette question des communs
(jaurais entre-temps fait quelques années d’instruction en famille avec mes enfants). Et les livres
de l'allemand P.M., notamment Bolo’Bolo mais aussi Voisinages et communs. » (Nicolas Filloque).

Plus liées au champ du design, certains font état de rencontres avec des références liant design et
sociologie : « Sylvia Fredriksson », designer et enseignante, pour Elise Rigot et Pauline Gourlet®.

3. Origine des communs

La progression de I'entretien vise a faire passer d’'une « rencontre » personnelle a une réflexion
plus générale sur « I'origine » des communs, c’est-a-dire a ce pourquoi un commun advient. Cette
origine, ce pourquoi des communs, reste diversement assignée sans toutefois étre contradictoire.

3.1 Communs situés et éthique : bénéfices matériels et
iImmatériels

Pour plusieurs des designers enquétés, I'origine d’'un commun est localement située : il s’agit d’un
« besoin » lié¢ & « un lieu » selon les mots de Damien Grava, et dans I'esprit de Kenneth Rabin®.
Comprendre que le commun nait d’une situation précise s’exprime aussi sous la forme de ce qu’on
appelle la « permanence » en architecture. C’est notamment le cas dans I'entretien d’Etienne
Delprat : «Aujourd’hui, mon travail de recherche s’ancre a Bagnolet, ou je vis et travaille. Je
m’intéresse particulierement a la figure de I'architecte-artiste-habitant, développant I’hypothése
selon laquelle 'engagement total — dans le travail, la recherche et la vie quotidienne — au sein d’'un
méme territoire permet de nourrir une réflexion et une action situées ».

Si un commun advient dans un lieu précis et pour résoudre un besoin « matériel », pourrait-on
dire, cela n’épuise cependant pas les raisons pour lesquelles émerge. |l est aussi question de
« responsabilité collective », « d’'engagement » a I’égard des générations futures et a travers
d’autres pratiques sociales, soit un probléme de nature éthique. C’est notamment le cas a travers
ce témoignage : «[...] je pense que I'essentiel réside surtout dans une prise de conscience et une
responsabilité collective. Par exemple, face aux ressources et a ce dont nous héritons, nous
sommes amenés a réfléchir a ce que nous allons transmettre, notamment dans un contexte
mondial incertain. Ce questionnement pousse certains a s’approprier la notion de commun, non
seulement comme une nécessité, mais aussi comme un engagement. L’émergence d'un commun
peut étre liée a une quéte, a une lutte, ou a la volonté de faire exister quelque chose qui n’existe
pas encore [...] Ce qui me semble central, c’est que la quéte du commun est avant tout une
recherche d’autres maniéres de faire et de s’organiser » (Etienne Delprat).

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170 7mn7



Le bénéfice attendu d’un commun, ce pourquoi il advient est donc a la fois « matériel » et
« immatériel » : « Je crois que c’est au-dela de la question de la conception, c’est aussi a travers le
“faire”. Il y a une question trés gratifiante dans le fait de participer a la fabrication d’un espace. Je
pense qu’a travers ¢a, il y a des bénéfices matériels qui sont clairement la transformation d’'un
espace, et tout ce qu’on appelle les béenéfices immatériels, c’est a dire tout I'informel qu’il y a
derriere » (Léo Pouliquen).

3.2 Un probléme écologique

En plus de répondre a un besoin situé dans un lieu et autant matériel qu’immatériel, le commun
émerge au regard du probléeme (actuel) de I'écologie qui, la encore, demeure lié a une éthique de
la profession : « L’enjeu est “écologique” [...] Cela ne peut pas se limiter a une pratique
professionnelle, c'est une éthique » (Christophe Laurens) ; « De mon point de vue, un commun
commence lorsque les gens collaborent pour surmonter le manque de ressources ou pour
améliorer la situation environnementale a travers des solutions innovantes, telles que l'innovation
sociale et technologique qui peut bénéficier a tous de maniére égale » (Radwan Beshr). Ou
encore : « Je le vois comme un truc lié peut-étre a I’écologie, comme quoi il y a une course
effrénée a la matiére pour satisfaire des besoins souvent individuels sauf, qu’en réalité, ¢ca nous
impacte tous donc ¢a remet le fait qu’on est tous reliés dans cette affaire : donc ¢a nous oblige a
nous questionner de maniére collective et avancer ensemble. Pour moi, un changement de notre
maniére de nous voir sur notre planéte nous oblige & nous voir de maniére collective et a remettre
du commun parce que, pour moi, c’est ¢a la base en fait » (Elodie Elsenberger™).

Bien d’autres témoignages désignent le probleme de I'écologie comme étant a I'origine des
communs. Sans pouvoir les citer tous, un tout dernier, qui inscrit cette origine dans I'évolution de la
pratique du design, est particulierement clair a ce sujet : « Les questions environnementales a
cette époque-la se posaient essentiellement comme des choses qu’il ne fallait plus faire. Nous
posions deux hypothéses : la premiere qui est de dire on ne va pas utiliser le design pour faire la
méme chose en réduisant I'impact, on va l'utiliser pour faire autre chose pour inventer des styles
de vie durable. L’autre hypothése était de dire que ce n’est pas seulement dans la téte des
designers ou des sociologues que les choses peuvent sortir, il y a des gens que 'on a appelé des
communautés créatives qui, dans leur coin, dans leur quartier ont déja inventé des solutions
comme ¢a » (Frangois Jégou).

3.3 Une souffrance

Besoin situé en un lieu donné, besoins/bénéfices matériels et immatériels sont désignés, avec
I’écologie, comme origines des communs. Mais quatre autres raisons données visent plus
explicitement a identifier la « souffrance » que, dans notre enquéte, nous plagons a l'origine des
communs. En effet, sur fond d’'un contexte ou « c'est plutét un sentiment d'insatisfaction qui
domine aujourd'hui », et dans la mesure ou « la souffrance physique comme psychique n'a pas été
supprimée », [...] le capitalisme néolibéral et son hyper-industrialisation de toutes les dimensions
de la réalité et de la vie » produisant « une souffrance collective et individuelle tout a fait réelle »
(Ludovic Duhem), cette souffrance est diversement identifiée.

3.3.1 Trop plein et vide en matiére de design

Expliquant ce pourquoi un commun advient, cette souffrance (des designers) est parfois liee a un
exces, un trop plein de signes graphiques dans I'espace public qui, lui, traduit une mainmise de la
part du secteur privé ou étatique, une confiscation de I'« Agora » entendue comme espace public
ou I'on débat :

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170 8/17



« Ce qu’on appelait autrefois I'’Agora, I'espace public, devrait étre un lieu partagé par
tous les habitants, un lieu ot chacun peut déployer son imaginaire. Mais ce n’est plus
le cas. Aujourd’hui, cet espace commun est colonisé par des signes privés ou
administratifs. Cela peut générer une forme de souffrance individuelle, notamment en
tant que designer. Mais au-dela, on peut parler de vraie pollution visuelle. Il suffit de
regarder les entrées de villes périurbaines : des séries de panneaux publicitaires
quatre par trois, parfois une dizaine, avant méme d’atteindre la ville. C’est, a mon
sens, une forme de pollution, tout aussi dommageable que les autres formes de
pollution. Et c’est précisement dans ce genre d’exemples que se situe, pour moi, une
certaine souffrance, mais aussi une motivation a faire autrement. Certes, cela touche
au visuel, mais on peut I'élargir a d’autres domaines. Prenons I'exemple du design
automobile : les formes actuelles des SUV ne peuvent étre percues que comme un
échec sociétal, et peut-étre aussi une souffrance individuelle pour certains designers.
Et on sait bien tous les problémes que cela engendre ensuite, sur le plan
environnemental ou autre. Ce genre de constat peut s’appliquer a presque tous les
secteurs » (Malte Martin).

Et sur 'envers d’une souffrance liée a un exces, trop plein de signes graphiques, se situe aussi
une souffrance liée a une forme de vide, de vacance qui se dit comme une tension entre la
capacité a porter des questions et I'absence de collectif pour le faire, voire une vulnérabilité. On
peut ici penser a ce témoignage : « On était capable de porter des questions ol on se sentait pas
forcément en force. Voila, de pouvoir aussi partager nos vulnérabilités, nos questionnements entre
nous. Donc ¢a, ¢a a été une premiéere rencontre avec cette idée du commun. Voila de faire par le
collectif, un collectif de designers et de de chercheurs en design, de mettre en commun, quelque
part » (Elise Rigot).

3.3.2 Solitude, perte anthropologique de sens de I'existence

Cette souffrance des designers, qui explique pourquoi un commun advient, est aussi identifiée

comme « solitude » — « La souffrance que vous évoquez est la conséquence immédiate de cette
moderne solitude », énonce Christophe Laurens — et, de fagon encore plus précise, elle leur
parait liée a notre « modernité » : « Et s'il y a souffrance, ou insatisfaction, elle est du c6té de

I'anthropologie et de ce mode de civilisation qu'est la modernité dans lequel nous sommes piégés
aujourd'hui » (Christophe Laurens).

Quant a cette « moderne solitude », elle se précise comme « perte de sens de I'existence
humaine » a travers ce témoignage : « Oui je suis d’accord, mon expérience me montre que le
besoin des communs re-nait d’'un sentiment de perte de sens de I'existence humaine en temps
d’ultra-individualisme marchand. L’uniformisation du monde, qui procede d'une réduction drastique
des possibles, notamment esthétiques, est ressentie par beaucoup comme une perte et une
violence insoutenable, une négation d’'une part essentielle de notre condition humaine. Réinvestir
'espace des communs du design, c’est soigner la blessure causée par une conception utilitariste
et mercantile du monde, au profit d’'une expérience de réappropriation des mondes désirables
possibles et des modes de vie épanouissants que nous voulons y voir fleurir » (Rémi Astruc).

En somme, la souffrance que les designers éprouvent et a laquelle ils tentent de remédier par les
communs s’exprime en termes de solitude, d’'une solitude qui, propre a notre modernité tardive,
n’en demeure pas moins partagée, ou partageable, par tout étre humain : elle est anthropologique
en ce qu’elle confine a la perte du sens de I'existence humaine.

3.3.3 Tensions internes design : de I’'origine a I’évolution du métier

On comprend aussi que les entretiens pointent, au-dela de la nature de la souffrance qui serait a
I'origine du commun, l'origine de I'origine, c’est-a-dire les causes de cette souffrance d’ou, pour les
designers et sans doute pas seulement pour eux, naissent les communs.

Dans cette catégorie, se place ce témoignage, qui montre que la souffrance éprouvée par les

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170 917



designers est liée a une tension originelle inhérente a la production en série de biens. Synonyme
de « démocratisation », de possibilité d’accéder a ces biens, cette production en série demeure
synonyme d’aliénation inhérente a I'« essor du capitalisme ». Il est dit :

« Cela renvoie, je pense, a un dilemme fondamental du design, présent dés ses
origines. Le design est né en Occident, au moment de la révolution industrielle, avec
l'arrivée de nouveaux moyens de production et de nouvelles technologies. D’un céte,
un potentiel émancipateur : la production de formes n’est plus réservée a une élite.
Pour illustrer : on ne parle plus de l'artisan d’art qui fabrique des fourchettes en argent
ciselées pour les aristocrates et la grande bourgeoisie. L’industriel, désormais, peut
faire appel a un designer pour concevoir une belle fourchette, qu’il reproduira a grande
échelle, et rendra accessible au plus grand nombre. Dans ce sens, le design porte un
projet de démocratisation culturelle. Mais en parallele, il accompagne aussi I'essor du
capitalisme. Il sert a enjoliver, a rendre présentables, tous les effets nocifs de la
production de masse. A les masquer, en quelque sorte. Je me souviens d’un exemple
— que j'ai moi-méme rencontré dans mon parcours. On reprochait au design suisse,
aussi brillant soit-il, de produire surtout des packagings pour l'industrie
pharmaceutique locale. Notamment pour le DDT, ce pesticide aujourd’hui interdit,
qu’on pourrait comparer au Monsanto de I'époque. Un produit toxique, destructeur du
vivant... mais qui était trés bien package. Trés bien vendu » (Malte Martin).

Et I'on saisit, dans les lignes qui suivent cet extrait, une reformulation de la souffrance qui est a
I'origine du commun sous cette forme : « C’est |a qu’apparait ce dilemme : est-ce que le designer
est seulement la pour emballer un produit sur lequel il n’a aucun pouvoir, méme si ce produit est
issu d’un systeme destructeur ? Ou bien peut-il devenir un créateur global, qui travaille avec les
ingénieurs, avec la chaine de production, pour concevoir des objets utiles, produits avec le moins
d’'impact environnemental possible, les plus ergonomiques, les plus justes, les plus émancipateurs
? » (Malte Martin).

D’autres témoignages placent l'origine de cette souffrance — de cette « vulnérabilité »
économique et politique, de cette « fragilité » — et du commun susceptible d’y remédier dans
I'évolution méme du métier confronté a I'ere de I'anthropocéne ou le développement de l'industrie
nous a fait entrer : « Je pense qu'il y a une espéece d'évidence qu'on ne peut pas faire tout seul [...]
: peut-étre qu'aujourd'hui, on est quand méme dans un temps de vulnérabilité, a la fois politique, a
la fois économique. Voila, les notions d'anthropocéne, en fait, je pense qu'on a un moment de
fragilité » (Elise Rigot).

Et du coup, cette souffrance est d’autant plus manifeste chez les jeunes qui entrent dans le
métier et vraisemblablement pour toute une génération de jeunes : « Cela fait une dizaine
d’années que je cotoie des étudiants et étudiantes en design (a I'Ecole Boulle et a 'Ensci) et jai pu
mesurer a quel point la génération de designers qui suit la mienne est préoccupée, si ce n’est
affligée, par des questions, fondamentales, portant sur la Iégitimité, I'éthique et la responsabilité du
design dans un monde dont ils mesurent les limites et les périls. On peut aussi penser au discours
de révolte prononcé en avril 2022 par les étudiants et étudiantes de I’'école d’agronomie
AgroParisTech | On s’en souvient, ils invitaient leurs pairs a bifurquer. lls témoignaient de la
maniere dont de nombreux jeunes diplémés et dipldmées, quelles que soient leurs formations,
pouvaient se sentir en porte-a-faux, au moment de sortir de I'école, a I'idée d’exercer leur métier
dans un monde aux ressources limitées. Au méme moment, pour son édition de 2022, la Biennale
internationale Design de Saint-Etienne portait sur la thématique de la “bifurcation”. Ce qui préside
a 'avénement de communs en design, je pense que c’est cette conscience, ce poids qui pése sur
les épaules des jeunes générations (notamment) de designers » (Camille Bosqué).

3.3.4 Le commun comme opportunité, plaisir de faire ensemble et vecteur
d’émancipation

Inhérente au métier de designer lié a une industrie néfaste pour I'environnement, dés son

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170 10/17



apparition, la souffrance est aussi a 'origine du commun car ce dernier apparait comme une
opportunité pour retrouver des valeurs de partage, se saisir comme force, éprouver le plaisir de
coopérer. On peut en effet entendre qu’il s’agit d’'un « retour au partage dans une société ou
individualisme est de plus en plus important », de « mutualiser nos forces et nos ressources dans
un contexte social et économique parfois néfaste pour la création ou 'acces a la création »
(Soumaya Nader) Ou encore, comme le dit Michel Briand : « Pour moi, les communs naissent
avant tout du plaisir de coopérer. C’est une disposition naturelle des étres humains, bridée par
I'éducation et nos institutions. Les communs sont une fagon de se réapproprier cette capacité. » Et
d’ajouter :[...] La pratique des communs, pour moi, nait du plaisir de faire ensemble, de la
coopération au quotidien, bien avant 'usage des outils numériques ».

Autant dire que, face a la souffrance, les communs sont vécus comme une forme de résistance, un
vecteur d’émancipation et d’ouverture vers des manieres plus « démocratiques » de pratiquer le
design et de produire de la connaissance : « Je dirais que 'avenement des communs en design
nait de la nécessité de résister et s'émanciper aux/des structures dominantes et d’ouvrir des
espaces de création autonomes, inclusifs et expérimentaux. L'open design permet le partage des
savoirs plutét que de capitaliser dessus, en expérimentant collectivement plutét qu’en suivant des
standards productivistes, et en remettant en question la propriété des outils et des créations, il
ouvre des perspectives vers des formes de production et de création qui ne sont plus dictées par
le profit, mais par la nécessité, la solidarité et la subversion » (Chloé Desmoineaux®). Ou encore :
« Pour que le partage de connaissances soit une alternative anti-propriétaire, anti-spéculative,
anti-entente intéresseée, il faut qu'elle ait une visée eémancipatrice (éducation et autonomie) et
démocratique (discussion collective sur les sources, le contenu et les interprétations). A cet égard,
réclamer un partage de connaissance sur la situation problématique locale entre composantes
écologiques et composantes sociales, est plus qu'une récolte d'information pour instruire le
contexte d'intervention du design, c'est une exigence démocratique d'émancipation par la
circulation et I'appropriation des connaissances » (Ludovic Duhem).

Sans vouloir réduire la portée de ces témoignages, le design et les communs ne peuvent
cependant pas étre vus comme une panacée. Certains enquétés soulignent le fait que les
designers « g’éreintent », y compris au sein des communs qui demeurent des lieux « précaires de
travail qui aboutissent, parfois, a 'opposé de ce qu’ils vaudraient atteindre » : « J'ai fréquenté
plusieurs ateliers partagés a Marseille, proches de I'esprit des tiers-lieux : loyers accessibles,
mutualisation des outils, vie collective. Ce sont des espaces riches d’apprentissage, mais aussi
trés précaires : fatigue des porteurs de projets, dépendance aux subventions, baux fragiles,
demande de contreparties (effet vitrine), et souvent utilisés pour accompagner des processus de
gentrification» (Pola Noury).

4. Tiers-lieu de recherche

4.1 Des lieux existants a fédérer et a renommer

Le quatrieme volet de notre enquéte vise a établir dans quelle mesure un « tiers-lieu de recherche
en design » peut intéresser les designers. Un premier type de réponse consiste a dire que ces
communs consacrés a la recherche existent déja, et certains designers soulignent qu’il y aurait
méme une forme de rivalité entre université et tiers-lieux : « plus ¢a va, plus autour de moi les
gens quittent I'université pour ces espaces, ¢a doit dire quelque chose... » (Nicolas Filloque).

Quoi qu’il en soit, un probleme demeure quand il s’agit d’identifier ces espaces : « Dans mon
expeérience, cela existe déja... ce sont tous ces lieux de soin et de services sociaux ou les
citoyens, les experts (du secteur social et du secteur lucratif), et les professionnels créatifs se
rencontrent et coopérent » (Cristian Campagnaro™).

En effet, un tiers de recherche en design ne peut se réduire a un seul domaine d’intervention, le
care en l'occurrence. Et a cette premiere difficulté s’ajoute une confusion de ce que serait un tiers-
lieu de recherche avec 'existence des collectifs pluridisciplinaires : « Bien sar | Et ce genre de

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170 1117



lieux existe déja par endroits. Des collectifs mélent souvent designers, sociologues,
anthropologues... » (Malte Martin).

Cependant, tous ceux qui pensent que de tels tiers-lieux de recherche existent concédent qu’il
faudrait fédérer ces lieux de recherche existants. C’est ainsi qu’on peut lire : « |l faut juste que ces
lieux ne restent pas en vase clos. lIs doivent influer sur les processus de production a grande
échelle. Sinon, ils restent des coups d’éclat isolés (Malte Martin). Ou encore :

« Mais des lieux comme ceux-la existent déja, au moins partiellement. Il y a par
exemple La MYNE a Lyon, que vous connaissez peut-étre, ou La Mine a Paris. Ces
lieux rassemblent des chercheurs, des designers, des gens qui travaillent sur des
enjeux communs a l'échelle européenne. Parfois, ce sont des lieux trés concrets,
parfois des réseaux. Il y a aussi des portails comme Tiers-Lieux Edu ou Movilab qui
documentent et partagent enormeément de ressources sur la maniére de faire vivre un
tiers-lieu, de le gérer, d’y pratiquer du design, de penser la gouvernance, etc. Donc je
dirais que ce type d’espaces existe déja. Il manque peut-étre une mise en réseau plus
formelle entre tous ces acteurs, mais les pratiques, elles, sont bien vivantes. » (Lilian
Ricaud).

Il faudrait donc penser, avec la majorité des enquétés, que ces lieux sont a créer, ou tout au moins
a renommer, ce qui s’exprime sous cette forme : « [...] la maniere dont la question est formulée est
intéressante, car elle sous-entend qu’un tel espace reste a imaginer. Or, ces lieux existent déja
sous différentes formes. Le terme de “tiers-lieu” est trés en vogue, mais personnellement, je
préfére parler de “lieu tiers”. La nuance est importante : il ne s’agit pas tant de créer un type
d’espace spécifique que de réfléchir a la maniere dont certains lieux peuvent remplir cette fonction
intermédiaire » (Etienne Delprat).

4.2 Des lieux a créer : éventuellement situés, assurément
écologiques, soucieux d’esthétique et de recherche
opérati onnefle ou applicative

Un second type de réponse exprime que ces communs dédiés a la recherche auraient pu exister,
comme ceux promus par Tony Céme (Elise Rigot), et donc n’existent pas encore. L’intérét et
I'acceptation a participer a ces tiers-lieux de recherche en devenir est alors conditionnée a leur «
réalité concréte » (Marie Compagnon *').

La premiere condition est que ce type de tiers-lieu soit situé : « On dirait “oui”, dans I’'absolu.
Aprés, pour aller plus loin il faut que ¢a puisse incarner pleins de choses. Par exemple, nous, on
est trés attachés a travailler dans des territoires spécifiques, car on voulait habiter la. Il y a'Ta
question du “ou ?” qui est tres importante, parce qu’on ne dissocie pas notre travail et les lieux
dans lesquels on voulait étre. Il y a pleins de modalités qui feraient que le projet est vivant ou pas,
est crédible, désirable. Quand on est praticien, on est toujours dans la question de la recherche
dans la création » (Léo Pouliquen). Mais ce point semble étre mis en tension, car la situation peut
étre vue comme un blocage. Dés lors, c’est plutdt un lieu mobile et éphémeére qui est souhaité :
« [...] i me semble que le futur du “commun” en design, pour étre le plus libre possible, ne peux
avoir lieu qu’en dehors de nos systéemes classiques, de maniére anarchique, sans lieu fixe,
éphémere. Je pense gqu’internet reste, encore aujourd’hui, une des pistes principales » (Pola
Noury).

Deuxiemement, I'acceptation a y participer est conditionnée a la finalité d’un tel commun dédié a la
recherche, car il doit étre « écologique » (Christophe Laurens), et ne pas sacrifier I « esthétique »,
dans la mesure ou « la dimension esthétique et poétique de la lutte pour les communs [...] est pour
moi essentielle et peut-étre méme premiere : pas de politique des communs sans une vision
esthétique de ceux-ci, et le design est directement en prise sur ce point » (Rémi Astruc). En
revenant avec un des enquété sur les dynamiques de tiers-lieux, souvent installés dans des friches

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170 12/17



ou des quartiers populaires, on peut lire : « Le probléme, c’est qu’on y importe nos codes
esthétiques, souvent étudiants, qui ne permettent pas aux habitants de se projeter dans une vie
meilleure. Ce sont des lieux parfois éphémeéres, pauvres en moyens, et les habitants finissent par
se dire “on n’a pas droit a mieux”. Je pense que I'on peut interroger cette esthétique “bricolée”,
c’est-a-dire “palette + récup”, qui fait sens pour nous mais pas forcément pour ceux qui vivent la
toute 'année. L’exemple que je donne souvent, c’est quand je travaillais a I'usine I'été quand jétais
étudiant. Jallais trop vite sur la chaine, les ouvrieres m’ont dit : “Ralentis ! Toi tu repars dans un
mois, nous on fait ¢a toute notre vie”. C’est la méme chose ici : on fait un projet pour trois mois,
mais les usagers doivent vivre avec le projet sur une période beaucoup plus longue » (Malte
Martin).

Troisiemement, les tiers-lieux ne pourraient faire 'économie d’une critique, car ils se sont fait
rattraper par le type d’économie marchande dont ils voulaient s’extraire et parce qu’ils se situent a
peine au niveau de « I’éducation populaire », et donc non pas de la recherche. On peut en effet
lire : « Le mouvement multiforme des tiers-lieux est particulierement intéressant dans ses principes
et ses ambitions. Mais la promesse portée initialement, ou du moins celle a laquelle on avait envie
de croire, a été quelque peu décue [...] Dans le pire des cas, les tiers-lieux sont devenus des lieux
de consommation comme les autres, ou alors de simples loisirs pour produire des objets inutiles
en plus de la consommation ordinaire avec l'illusion narcissique de I'avoir fait “soi-méme”. Dans le
meilleur des cas, c'est une forme d'éducation populaire, d'autonomisation dans la production et la
réparation, d'ouverture a autre chose que I'accumulation matérielle infinie » (Ludovic Duhem). Mais
c’est signifier quelle est la condition de la participation : il faudrait qu’un tiers-lieu de recherche ne
renie pas la promesse des origines, qu’il soit solidaire du design compris comme « écosocial » et
qu’il soit fondée sur une critique radicale ! C’est en effet Ludovic Duhem qui énonce « Si donc, un
tiers-lieu qui aurait vocation a renouveler la théorie et la pratique du design par les communs était
proposé, j'aurais bien sir grand plaisir a y participer. Mais il devrait s'inscrire d'emblée dans une
ambition de design (écosocial) des communs, c'est-a-dire de conception, d'expérimentation et de
critique a la fois de la situation dans laquelle nous sommes aujourd'hui, du design appliqué aux
communs ou au service des communs, et des communs eux-mémes ».

Mais il n'est pas tout seul a soumettre sa participation a la condition d’un tiers-lieu éminemment
critique. On peut en effet lire : « Donc un tiers-lieu commun, dédié a la recherche pratique et
théorique en design, pourquoi pas ? Donner acces, ouvrir, partager, réunir designers, chercheurs
et usagers, c’est une belle intention, qui peut rappeler celle des living labs, a '’époque ou c’était
aussi a la mode. Mais je pense qu'il ne faut pas oublier que ces lieux (tiers-lieux ou autres espaces
de friction) sont qualifiés par le philosophe allemand Oskar Negt d’“espaces publics
oppositionnels” et par le sociologue Pascal Nicolas-Le Strat de “communs oppositionnels®, et c’est
une idée que je pense importante : ces lieux doivent étre investis collectivement dans une
dynamique de contribution qui doit participer a formuler, d’'une maniere ou d’'une autre, une critique
ou une alternative aux modéles dominants. Ou et face a quoi, ou en réponse a quoi ce tiers-lieu
commun de recherche en design se positionnerait-il? » (Camille Bosqué).

Enfin, la participation est conditionnée a une type de recherche qui renforce la pratique, soit une
forme de recherche opérationnelle ou appliquée a I'’éducation populaire et féministe. Radwan
Beshr porte la premiére partie de cette condition : « En Jordanie, bien qu'il n'existe actuellement
pas d'espace partagé similaire, nous aspirons a créer de tels lieux qui permettent aux designers,
chercheurs et utilisateurs de travailler ensemble dans un environnement favorisant la coopération
durable. Si un espace commun de recherche en design était mis en place, je crois qu'il aurait un
impact considérable pour renforcer le travail d'équipe et développer de nouvelles idées pouvant
étre appliquées de maniere pratique. Ce serait un grand plaisir pour moi de participer a de tels
espaces collaboratifs qui contribuent a la progression et a l'innovation dans le domaine du design
au sein de la société ». Camille Desmoineaux énonce la seconde : « Oui, je suis déja a I'origine
d'un espace de création et expérimentation numérique et technique de ce genre [...] Ce qui motive
cet espace, c'est I'émancipation technique féministe, la création en collectif, I'accessibilité par la
mise en commun d'outil, l'auto-formation a partir de base féministe et d'éducation populaire ».

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170 13/17



4.3 Analyse des difficultés liées a un tel commun de
recherche

Il n’en reste pas moins que cette création d’'un commun dédié a la recherche, méme conditionnée
plutdt clairement, parait difficile. Certains analysent en effet ces difficultés, ce qui explique peut-
étre également pourquoi se pose la question de I'existence déja acquise ou a venir.

4.3.1 Freins culturels, absence de culture partagée du commun par les
acteurs et des institutions

Ces difficultés peuvent étre externes a un tel commun de recherche. Les communs liés a la
recherche seraient en quelque sorte empéchés par « des freins culturels » — « Je suis convaincu
que les freins au développement des communs et de la coopération ouverte sont avant tout des
freins culturels. Ce sont des logiques profondément ancrées dans les fagons de faire des
décideurs, des responsables politiques, des institutions universitaires ou des experts : culture de la
compétition, de la maitrise du discours, du contréle » (Michel Briand) —, voire par une absence de
« culture partagée » du commun par les acteurs : « Pour que ce type de tiers-lieu fonctionne
vraiment, il faut qu’il y ait, sur un territoire donné, une culture partagée entre enseignants, agents
publics, associations, designers... Et ce n’est pas toujours le cas » (Michel Briand). Pourquoi est-
ce ainsi ? Le méme enquété répond en alléguant, encore une fois, une absence de culture de ce
qu’est et de ce comment fonctionne un commun de la part des institutions : « [...] coordonner un
commun, ce n’est pas centraliser, c’est animer, encourager, faciliter. Et ¢a, ce n’est pas une
évidence. C’est méme souvent ce qui coince. Parce que la coopération ouverte n’est pas juste un
outil ou une méthode, c’est une culture. Et cette culture est encore fragile : elle demande un
véritable engagement, une remise en question des habitudes institutionnelles » (Michel Briand).

4.3.2 Limites des acteurs dans le systéeme éducatif

Un autre empéchement tient aux motivations des acteurs particuliers que sont les étudiants
designers ou de leurs enseignants : « C’est aussi une question d’étudiant et d’étudiante, c’est a
dire que les étudiants et les étudiantes qui font du design, est-ce qu’ils le font pour aboutir a ce
dont on parle, ou est-ce gqu’ils le font parce qu’ils ont une image du design de revue qui se traduit
souvent par de la création de besoins, de I'invention de nouveaux objets pour chaque probleme
nouveau ? Les profs sont parfois un probleme parce qu'ils ont été des enseignants formés a un
design un peu traditionnel, et le design dont on parle convoque d’abord beaucoup moins de
choses sur les produits que sur les services, beaucoup plus de choses sur les systemes d’acteurs
que sur les simplement produits et services ... Cela suppose aussi une évolution du corps
enseignant dans le monde du design » (Frangois Jégou).

4.3.3 Disciplinarité, auctorialité et droits d’auteur

Mais il y aussi des difficultés internes et plus spécifiques encore au commun de recherche. Il en
est ainsi des problemes de disciplinarité, d’auctorialité et de droits d’auteur, difficiles a dépasser.
Pour la disciplinarité, on peut lire : « C’est une proposition intéressante et plus compliquée qu’il n’y
parait. Elle repose sur la possibilité d’accéder réellement a une véritable pluri- ou trans-
disciplinarité et ainsi a un autre rapport au savoir et a la pédagogie. Cela demande de bousculer
beaucoup des positions généralement tenues pour acquises ou pergues comme imposées, pour
se mettre dans les dispositions d’esprit et de corps ou il n’y a plus ni expert ni ignorant, mais un
autre rapport, commun, justement, au “faire”, au double sens du “que faire ?” et du “comment faire
?”. L’effort a produire est immense mais il vaut le coup d’étre tenté, a partir de ce qui me semble
étre la vertu cardinale d’un tel déploiement : la bonne volonté et la bienveillance, affects
communautaires par excellence » (Rémi Astruc).

Pour les questions liées a l'auctorialité, il faut comprendre qu’il existe une tension car si « le
commun vient percuter la question du travail d’auteur-es » (Nicolas Filloque), et si le commun sous
forme de « science ouverte » est souhaitable, cette ouverture étant « primordiale », la pratique du
design et plus largement de la recherche plaide en faveur de « l'autorat» (Elise Rigot), et donc
celle des droits d’auteur (Elodie Elsenberger).

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170 14/17



A ce titre, la proposition d’'un commun éditorial reste une piste a interroger. En effet, il permet de
toucher un lectorat plus large que celui des seuls spécialistes, chercheurs, designers, et de
réfléchir a I'évolution des formats éditoriaux proposés, comme le suggerent ces quelques phrases :
« C’est aussi des communs le fait de faire des choses qui sont peut-étre pas des vrais livres au
sens de publications faites par un éditeur. Nos utilisateurs ne sont pas des lecteurs ou tres peu
sont des lecteurs de la littérature scientifique, et le design suppose une typologie de publication
dans lequel il y a un équilibre entre I'écrit, 'image et le dessin, ce qui est un petit peu difficile pour
les éditeurs a faire entrer dans une librairie. On a choisi nous de faire de la publication autoportée
par “Stratégique design scénario Publishing” qui est diffusée gratuitement » (Francgois Jégou).

4.4 Le rejet

Dans I'hypothése ol ces lieux sont a créer, la proposition d’'un commun dédié a la recherche recoit
aussi des refus motivés par I'idée que ce type de lieu peut renvoyer a une communauté
opportuniste et close sur elle-méme : « Non. J’'suis trés trés sceptique, j'en ai jamais vraiment
fréquenté, et c’est plutdt une blague dans le milieu on les considére surtout comme des suceurs de
subventions [rire] que des outils vraiment au bénéfice du bien commun [...] Moi j’ai I'image d’un
FabLab comme quelque chose de pas du tout ouvert mais fréquenté par des espéces de nerds,
des mecs qui se font plaisir en achetant des imprimantes 3D » (Adrien Zammit).

Et ce refus n’est pas seulement d0 a I'assimilation rapide entre FabLabs et Tiers-lieux de
recherche. Les motivations invoquées sont qu’un tel lieu serait trop « abstrait », trop « spécialisé »
« ressemblerait trop « au travail » et ne serait pas « fun ». On peut en effet lire : « Non, je ne
pense pas. Je pense que ces sujets sont trop abstraits pour moi. J'aurais besoin d’un lieu qui offre
des services plus concrets, directement associés a des besoins de la vie quotidienne. Et je pense
que jaurais besoin d’un lieu qui soit fun, qui donne envie, dans lequel je n’ai pas I'impression
d’aller au travail. Un hackerspace avec des chercheurs sur le design, ¢ca me fait trop penser au
travail » (Théo Mouzard).

Une autre raison est évoquée pour expliciter qu’on ne fréquenterait pas un tel lieu. La cléture du
lieu serait liée a son caractére « bourgeois », « hyper élitiste » : « Parfois, avec une approche trop
théorique ou trop spécialisée, comme on a tendance a avoir dans le champ de la création
artistique, le travail de conception et de création artistique s’adresse a une toute petite partie de
gens. C’est hyper élitiste, d’ailleurs c’est assez bourgeois comme démarche. L’architecture, le
design, I'art, ce sont des choses qui sont assez bourgeoises » (Théo Mouzard). Mais ce rejet est
aussitot assorti d’'un souhait et d’'une question qui vaut pour condition : « J'aurais besoin que ce
soit un lieu qui propose des activités accessibles a tout le monde, et pas seulement a une frange
spécialisée de la société [...] il faudrait que ce soit un lieu vraiment collectif et commun, dans ce
sens-1a, un lieu qui s’adresse a mes voisins, a mes amis, a mes fréres et sceurs, a tout le monde.
Donc la question est : comment s’adresser a tout le monde ? » (Théo Mouzard).

5. Pour ne pas conclure...

Les entretiens menés étant semi-directifs, les designers qui investissent le temps de parole libre
mettent I'accent sur leur attachement au commun et, en fin de compte, sur ce en quoi le ou les
communs comptent pour eux.

Certains d’entre eux terminent en pointant la nécessité de bien définir le terme de « commun » et
de tiers-lieu en les resituant d’un point de vue politique : « pour moi, les communs c’est un vrai
acte politique, qui remet en question la notion de propriété privée et je pense que c’est vraiment
trés important de toujours I'avoir en téte pour éviter que ¢a ne devienne qu’'un mot valise comme
un autre, et que ¢a tombe dans les oubliettes des mots, des mots récupérés par les politiques et
autres » (Damien Grava). Il faut en effet se méfier, selon d’autres, des flottements définitionnels :
« Aujourd’hui, on met le FabLab — et le tiers-lieu — a toutes les sauces (si jose dire), et je pense
que c’est souvent dommage car en suivant un effet de mode, on risque de perdre le sens
fondamental de ces lieux » (Camille Bosqué).

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170 15/17



D’autres encore rappellent que « s'il y a un commun que la modernité s'est appliquée a défaire de
fagon systématique et auquel je suis attaché c'est I'habitation poétique de la terre. » (Christophe
Laurens) et, plus généralement, qu’il y a urgence a se préoccuper des communs, car les
« regrets » ne sont pas fondateurs en matiére de futur : « Nos systémes symboliques partagés, et
les maniéres fondamentales dont nous donnons du sens au monde a travers eux, peuvent étre
menacés par des manipulations délibérées (postures, marchandisation, polarisation) les
transformant en formes d’insignifiance socialement médiatisées. Ces actes intentionnels nous
conditionnent a accepter la perte dévastatrice comme caractéristique normale de notre
environnement culturel actuel. Mais le défaitisme ne deviendra jamais une valeur culturelle. Le
regret ne deviendra pas un nouveau commun» (Kenneth Rabin) o

Enfin, certains designers se rencontrent sur une métaphore écologique, faisant du « compostage »
des idées — du caractére heuristique de I'archive, donc — la condition d’un commun de
recherche. Cela s’entend a travers ce témoignage : « Oui, je trouve intéressant d’aborder la
question de la transmission et de la durabilité des communs. Qu’est-ce qui fait qu’'un commun peut
continuer d’exister méme quand les personnes qui I'ont initié ne sont plus I[a ? Comment faire
transmettre les savoirs, les outils, les pratiques, sans qu’ils se perdent ? Il y a la un enjeu de
documentation, de transmission intergénérationnelle. Et aussi un enjeu de pensée “compostable” :
comment les communs peuvent se transformer, muter, nourrir d’autres communs a venir ? C'est
une logique inspirée du vivant : un commun, ¢a nait, ¢a vit, ca meurt peut-étre, mais ¢a peut
fertiliser autre chose. C’est pour ¢a qu’il faut penser a des formats ouverts, facilement
réappropriables, transmissibles. Il faut rendre les pratiques et les objets produits transférables.
Sinon, on les perd. » (Lilian Ricaud) Et encore a travers celui-ci : « [...] une idée a laquelle je tiens
: celle du compostage des idées. Quand une association ou une personne termine une étape, il
faudrait documenter ce qui a été fait, pour laisser une trace utile aux autres. C’est ce qu’on a fait
avec l'association Vecam : nous avons confié a la sociologue Anne Bellon la tache de retracer
I'histoire de la structure avant sa fermeture. Selon moi, ce principe devrait s’appliquer partout.
Pourquoi ne pas imaginer qu’un enseignant qui part a la retraite composte son travail, ses cours,
ses contenus ? Ce serait un bien commun précieux, au lieu de laisser mourir ce travail dans un
disque dur » (Michel Briand).

Autant de recommandations a garder a 'esprit et de pistes méthodologiques a explorer...

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170 16/17



27.
28.
29.
30.

. Les volets 1 et 2 sont respectivement consultables sur :

https://journal.dampress.org/words/le-design-et-ses-pratiques-volet-1-questions-de-temps,
(consulté le 9 mai 2025) et
https://journal.dampress.org/words/le-design-et-ses-pratiques-volet-2-de-la-reconnaissance
-a-laction (consulté le 9 mai 2025).

Pour prendre connaissance de cette théorie critique, voir Catherine Chomarat-Ruiz, A
I'écoute du design, une théorie critique, Bagnolet, L’échappée belle, 2025.

Sur ce point, voir le ttmoignage de Denis PODALYDES, « La misére du monde », dans
Denis PODALYDES, L’ami de la famille. Souvenirs de Pierre Bourdieu, Paris, Julliard,
Camera Obscure, 2025, p. 113 et suivantes.

lIs ont témoigné de leur expérience dans ce domaine, ou sont références sur les sites de
collectifs dédiés a ces questions.

Les passages soulignés dans les extraits cités sont de notre fait.
Célestine Bel a mené I'entretien.

Tristan Le Dem a mené l'entretien.

Catherine Chomarat-Ruiz a mené I'entretien.

Léa Becquet a mené I'entretien.

L’entretien a été mené par Oula Al Chayb.

. Brice Barthez a conduit I'entretien.

. L’entretien a été conduit par Sophie Montet.

. Sophie Montet a conduit I'entretien.

. Léa Becquet a conduit I'entretien.

. Catherine Chomarat-Ruiz a conduit I'entretien.

. Brice Barthez a mené I'entretien.

. Marie Desthomas a conduit I'entretien.

. Klara Kuchcakova a conduit I'entretien.

. Camille Blouin a mené I'entretien.

. Tristan Le Dem a réalisé 'entretien.

. Oula Al Chayb a conduit I'entretien.

. C’est Léa Becquet qui a conduit I'entretien.

. Marie Desthomas a conduit I'entretien.

. Melhia Rym a conduit I'entretien.

. L’entretien avec Rémi Astruc a été conduit par Célestine Bel.
. L’entretien a été conduit par Camille Blouin pour Elise Rigot, et par Léa Becquet pour Elise

Rigot.

C’est Oula Al Chayb qui a mené I'entretien.
Klara Kuchcakova a conduit I'entretien.
Entretien mené par Brice Barthez.
L’entretien a été conduit par Rym Meliha.

31. I'entretien est conduit par Léa Becquet

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-09 08:48:15, depuis le 216.73.216.170

1717



