
Design
Arts
Médias

« Passe-corps ». Le vêtement virtuel dans
l’iconographie populaire récréative

Karim Allain

2022-12-06



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 00:51:50, depuis le 216.73.216.170 2/14

Designer, diplômé du Master 2 « Design, Arts, Médias », Université Paris 1 Panthéon- Sorbonne,

2022

Résumé

Aujourd’hui, le vêtement virtuel se présente comme une forme tout à fait inédite dans le système

de la mode. Il s’agit alors d’en faire l’étude afin de ne pas se laisser dépasser par l’euphorie

provoquée par le virtuel et l’effet de nouveauté. Pour définir la nature du vêtement virtuel, cet

article propose un retour au réel en passant par l’habit, le costume, le déguisement ; un regard

panoramique sur l’environnement des réseaux sociaux,  plateformes auxquelles est  destiné le

vêtement virtuel ; un positionnement face à l’histoire de la photographie récréative. Entre captation

de l’identité, exhibition, jeu de rôle et mascarade, cet article démontre que le vêtement virtuel

s’inscrit dans la lignée des principes récréatifs de la photographie. D’une façon plus générale, une

filiation entre photographie,  photographie récréative,  jeu vidéo et  vêtement  virtuel  révèle une

iconographie du jeu de rôle trans-technique et trans-historique qui constitue aujourd’hui une forme

de folklore.

Abstract

Nowadays, virtual clothes are brand-new objects in the fashion world. The purpose is to surpass

the euphoria generated by the adjective virtual and novelty effect.  To define virtual clothing's

essence, this article proposes a return to reality through real clothes, costumes and dressing-up

clothes ;  an overview of social  networks, platforms where virtual  garments are dedicated ;  a

positioning  regarding  the  history  of  recreational  photography.  Among the  capture  of  identity,

exposure, masquerade and role-play, this article demonstrates that virtual clothing is in line with

the  recreational  principles  of  photography.  More  generally,  a  filiation  between  photography,

recreational  photography,  video games and virtual  clothing reveals a sort  of  folklore about  a

transhistorical and transtechnical iconography of role play.

Introduction

C'est  grâce  à  la  puissance  de  l'algorithme  d'Instagram,  que  mon  pouce  arrête  de  scroller
1

machinalement pour liker
2

 une publication de Carlings. En 2018, la marque scandinave partage un

spot publicitaire
3

 dont le leitmotiv, balise, à mon sens, un tournant dans le système de la mode.

Sur un montage « glitché » de photographies et vidéos provenant d'influenceurs, de catastrophes

naturelles, d'usines de confection de vêtements et de modélisations d'avatars, une voix à l'accent

numérique confronte deux besoins antithétiques : changer constamment de vêtements afin de

paraître sur les réseaux sociaux et minimiser notre impact environnemental. Carlings  propose

alors le vêtement virtuel dont l'utilisation consiste à envoyer une photographie de soi à la marque

afin que le vêtement virtuel soit ajouté sur l'image en post-production puis publié sur les réseaux

sociaux. Une nouvelle typologie du vêtement, dont les enjeux ne semblent pas avoir été mesurés,

fait son entrée dans la mode.

Selon Roland Barthes, « la structure technologique [apparaît] comme une langue-mère
4

 » pour le

vêtement, alors qu'elle semble de structure iconique pour le vêtement virtuel. En effet, le vêtement

virtuel est avant tout une image qui résulte d'un montage entre : une photographie d'un corps et un

vêtement numériquement simulé. Ce changement de structure première induit donc un nouveau

rapport à la nature du vêtement, car il s'agit de s'habiller d'une image, et donc de créer l'illusion

d'être habillé. Tout d'abord, cette expérience du vêtement, de l'ordre du « faire comme si », se vit à

travers un type de vêtement dont Roland Barthes ne fait  pas l'étude :  le déguisement. Puis,

l'histoire de la photographie révèle que le principe du passe-tête repose sur l'habillement par

l'image.  Afin  de  ne  pas  se  laisser  séduire  par  l'effet  inédit  du  vêtement  virtuel  provoqué,

notamment, par sa nature numérique, nous répondrons à la question suivante : le vêtement virtuel

participe-t-il à une forme de folklore ?

Tout d'abord, par un bref tour d'horizon de la presse de mode, nous ferons l'analyse comparée des

fonctions  et  usages  du  vêtement  virtuel  et  réel  dans  sa  pluralité  :  habillement,  costume et



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 00:51:50, depuis le 216.73.216.170 3/14

déguisement. Puis, nous démontrerons que le caractère folklorique du vêtement virtuel réside

dans son imitation du vêtement en tant que déguisement. Pour finir,  nous envisagerons que,

malgré son apparente singularité, le vêtement virtuel provoque en réalité des fonctions et usages

du déguisement et qu'il s'intègre au sein d'une iconographie récréative folklorique
5

.

1. Le vêtement virtuel face au réel

1.1 La singularité du vêtement virtuel

D'après la presse de mode, qui a un impact non négligeable dans cette industrie, le vêtement

virtuel se résume à trois thématiques : l'écologie, la liberté d'expression et l'inclusivité. Même si

ces  articles  permettent  de  prendre  conscience  de  la  façon  dont  le  vêtement  virtuel  est

majoritairement  reçu,  cette  presse  n'aborde  pas  en  profondeur  les  fonctions  et  usages  du

vêtement virtuel, ses techniques de conception et processus de consommation, qu'il convient alors

d'analyser.

Au regard de la définition du vêtement, le vêtement virtuel correspond à l'ensemble des pièces

numériquement  simulées composant  l'habillement  à  l'exclusion des chaussures,  et  servant  à

couvrir  et  protéger  le  corps  humain.  Même  si  les  qualités  techniques  ne  le  laissent  pas

transparaître, Iridescence — robe
6

 virtuelle conçue par The Fabricant — n'est pas un vêtement,

car elle ne se soumet pas à notre conception de la réalité régie par le tangible et la matière.

N'étant fait que de pixels, le vêtement virtuel ne remplit pas la fonction de protection nécessaire à

sa définition.  Là  où le  vêtement  se  comporte  comme un habitat,  le  vêtement  virtuel  est  lui

impénétrable, il agit comme un filtre posé sur le corps. Il prive d'une relation physique et n'œuvre

alors que dans un but ornemental. Cependant, il semble pour la première fois nous offrir l'occasion

de nous habiller en ayant que pour unique souci l'esthétique. Par ailleurs, sa nature numérique et

virtuelle lui suffit pour être perçu comme inédit, car la tendance est à considérer comme nouveau

tout ce qui provient de nos innovations numériques. Le vêtement virtuel semble alors être en

rupture totale avec les rapports traditionnels que nous entretenons avec le vêtement.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 00:51:50, depuis le 216.73.216.170 4/14

Figure. 1. Gauthier, Romain, AR runway hacking, Instagram, 23/08/2021 : captures d'écran d'une

vidéo présentant une robe virtuelle.

1.2 L'incompatibilité entre virtuel et folklore

Pour  définir  le  folklore,  Édith-Anne  Pageot  cite  le  dictionnaire  :  «  le  "folklore"  [...]  désigne

les "sciences des traditions, des usages et de l'art populaire d'un pays d'une région, d'un groupe

humain
7

" [...] » Le folklore rend donc compte des pratiques que des individus ont en commun,

formant alors un groupe au regard de ces dernières. Tradition et folklore vont de pair, car ce

dernier  est  fortement  rattaché au concept  du temps étant  donné qu'il  désigne des pratiques

transmises de génération en génération et qui ont donc, un certain vécu. Sébastien Charléty définit

le folklore comme « [...] la science de la tradition chez les peuples civilisés et principalement dans

les milieux populaires
8

. » L'auteur affirme qu'il s'agit de la « culture du plus grand nombre », celle

qui ne provient pas des institutions mais qui émane du peuple. Cette définition justifie en partie le

caractère péjoratif du folklore. Édith-Anne Pageot l'associe au kitsch, le catégorisant alors comme

désuet et le rendant incompatible avec l'idée d'innovation. Plus radical, Jean Cuisenier affirme que

le folklore a disparu et évoque une « tradition populaire représentée
9

 » plutôt qu'une tradition

populaire, car cette dernière n'est plus vécue, incarnée et vivante, mais plutôt évoquée, la plaçant

alors au rang de vestige. Le folklore n'aurait donc rien à voir avec le vêtement virtuel, car son

média est numérique et relève de l'innovation. Le folklore est lui tourné vers un passé, vers des

pratiques habituelles tandis que le numérique tend vers un futur pour changer nos habitudes et les

améliorer.

1.3 Folklore, habit, costume et déguisement

Néanmoins ne nous pouvons pas nous laisser séduire par l'effet nouveau des médias numériques,



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 00:51:50, depuis le 216.73.216.170 5/14

car nouveau média n'est pas synonyme de nouveau contenu. C'est à ce propos que Christine

Browaeys  fait  la  différence  entre  l'information  et  sa  représentation  en  affirmant  que  :  «  la

matérialité  du  numérique  relève  le  plus  souvent  d'une  "traduction",  du  passage  d'une

représentation à une autre. Bien souvent, on néglige l'aspect matériel de ces transformations,

alors qu'elles sont importantes
10

. » De fait, l'information « être habillé », du vêtement réel et virtuel,

passerait  d'une  représentation  matérielle  et  textile  pour  le  premier,  à  une  représentation

immatérielle et  iconographique pour le second. Il  faut  donc déterminer si  ce changement de

représentation  impacte  notre  relation  à  l'habillement,  en  déconstruisant  le  couple

numérique/nouveauté et la connotation archaïque du folklore. Dans cette idée, Edith-Anne Pageot

affirme que : « [...] les nouvelles technologies associées à la modernisation ont plutôt tendance à

favoriser la création d'un folklore sans cesse renouvelé, tout en puisant dans des formes plus

anciennes
11

. » Le folklore n'est donc pas aussi statique qu'on se le représente, il faut donc à la fois,

penser un folklore du présent et un folklore mutant.

Pour en revenir à la distinction entre information et représentation, l'information « être habillé »

peut être représentée par le costume ou le déguisement. Le costume n'est pas nécessairement

l'assemblage  d'un  pantalon  et  d'une  veste  de  tailleur.  Ces  différentes  pièces  font  costume

aujourd'hui et sont synonymes d'élégance, d'autorité, de rigueur et de pouvoir. Porter un costume

c'est alors être « bien habillé », Roland Barthes affirme que « on a même voulu réserver le terme

vêtement aux faits de protection et le terme costume aux faits de parure
12

.  » Seulement, un

vêtement dont la seule fonction est de parer n'est pas nécessairement un costume. Ce qui fait

costume, ce sont des éléments qui ont une « valeur sociologique
13

 ». Un costume est un vêtement

ou accessoire réglementé, consciemment ou inconsciemment, par un groupe d'individus. Comme

le folklore, si le costume est décontextualisé de son époque et qu'il n'est pas en usage au regard

de ses propres normes sociales, il perd de sa valeur et devient, entre autres, déguisement. C'est

pour cette raison que les reconstitueurs historiques interrogés par Audrey Tuaillon Demésy affirme

que « des costumes qui ne "vivent" pas sont perçus comme des éléments permettant de "tromper

l'apparence
14

" [...] » Se déguiser c'est transgresser des normes le temps d'un instant, en utilisant

des signes sociologiques par le vêtement qui ne sont pas les nôtres. Le déguisement s'envisage

comme une vulgarisation du costume, il ne reprend que des éléments à valeurs sociologiques

représentés et non incarnés. Pour reprendre le propos de Jean Cuisenier, il y aurait des valeurs

sociologiques dans le cas du costume et des valeurs sociologiques représentées dans le cas du

déguisement.

Étant donné que, selon Yvonne Deslandres, folklore et déguisement sont liés et que, Édith-Anne

Pageot affirme que le couple nouvelles technologies et modernisation est un déclencheur dans la

création de folklore, il convient alors d'envisager la participation du vêtement virtuel à une forme de

folklore par le prisme du déguisement.

2. La mimicry, un concept transversal à la
mode et au virtuel

2.1 L'imitation dans le cycle de la mode

D'après Marc-Alain Descamps, la mode est par essence instable car, pour qu'il y ait mode, les

tendances doivent apparaître, disparaître et réapparaître. De fait, la mode semble incompatible

avec la tradition qui concerne ce qui est installé et perpétué. Seulement, la mode ne se réinvente

jamais totalement, elle repose sur ce que le philosophe nomme un fond d'ancien
15

. La mode ne

proposerait  donc que des déclinaisons d'elle-même et  rejoindrait,  sur ce point,  l'approche du

folklore proposée par Édith-Anne Pageot qui note combien « il se répète et varie constamment ; la

répétition entraînant inévitablement la création de nouvelles variations
16

. » Il y aurait donc des

éléments stables de la mode qu'il serait courant de faire réapparaître périodiquement, de répéter

et c'est en cela que la mode aurait un caractère traditionnel. L'imitation, au-delà d'être au cœur des

tendances, est un moteur dans l'adoption de ces dernières par les usagers. Comme l'explique

Alexandre Gofman, « après la promotion et (ou) l'acceptation d'une certaine mode par une faible

minorité d'individus s'ensuit sa reconnaissance par une majorité
17

.  » Le processus inverse est

aussi valable, dans les deux cas, dès qu’une mode est adoptée par la minorité ou la majorité et



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 00:51:50, depuis le 216.73.216.170 6/14

que  la  distinction  tend  à  disparaître,  une  nouvelle  apparaît  en  recréant  une  fracture.  La

consommation de la mode se fait alors par imitation et « dés-imitation ». D’après George Simmel,

l’imitation permettrait d’éviter une vulnérabilité qui passerait par l’affirmation de notre identité. Alors

que le fait d’habillement et le fait de costume semblent s’inscrire dans cette dualité imitation/« dés-

imitation », le fait de déguisement ne semble pas s’intégrer dans des tendances de mode, et pour

cause : il ne s’inscrit pas dans une temporalité quotidienne. De plus, à l’inverse de ce qu’affirme

Georg  Simmel,  l’imitation  par  le  canal  du  déguisement  permet,  elle,  le  temps  d’un  instant,

d’assumer la singularité de sa personnalité.

2.2 Le déguisement, vêtement de la mimicry et de
l'exposition

Pour être costume, le vêtement doit être adopté avec le contexte dans lequel il fait costume, il doit

être incarné par l’usager. Roger Caillois place les conditions de cette incarnation sous le concept

de mimicry : « la règle du jeu est unique : elle consiste pour l’acteur à fasciner le spectateur, en

évitant qu’une faute conduise celui-ci à refuser l’illusion
18

 [...] » Le costume nécessite de quitter son

identité pour en incarner une autre. Le déguisement, lui, n’a pas le souci du contexte, l’individu n’a

pour seule préoccupation que d’imiter l’apparence d’un autre. La seule illusion en jeu est celle de

l’apparence, l’usager conserve son identité sur laquelle il en superpose une autre, deux identités

cohabitent. C’est de cette façon que résonne le « nous » utilisé par Michel Agier pour définir le

carnaval : « le carnaval est le lieu par excellence du masque, du déguisement, le lieu où l’on peut

mettre  en  scène des  images  de  soi,  ou  des  images  d’un  "nous"
19

 [...]  »  Le  carnaval  et  le

déguisement  créent  alors  un  temps  où  chacun  se  sent  libre  d'explorer  un  autre  soi

quotidiennement inhibé.  Paradoxalement,  comme le remarque Roger Caillois,  le  déguisement

dissimule : « il est clair, d'une part, qu'on se déguise ou qu'on se masque pour les autres
20

. »

Déguisement et vêtement virtuel sont donc de l'ordre de la mimicry,  car celui qui se déguise

« imagine qu'il est un autre que lui, et il invente un univers fictif
21

. » Ces deux n'ont qu'une fonction

de parure, ils impliquent tous deux un « faire comme si ». Le caractère folklorique du vêtement

virtuel résiderait donc dans le fait que son usage est similaire à celui du déguisement, car ce

dernier  est  un «  matériel  symbolique
22

 »  du carnaval,  événement  du folklore.  Seulement,  le

vêtement virtuel semble permettre quelque chose de plus, car il appartient à un monde purement

fictif.

2.3 Le virtuel, environnement de la mimicry et de l'exposition

Selon Guy Parmentier et Sylvie Rolland, les mondes virtuels permettent de : « dépasser les limites

comportementales et physiques imposées par le monde réel. Dans cette posture, le monde virtuel

est  utilisé  comme  une  plate-forme  d'invention  de  soi,  pour  se  reconstruire  ou  poursuivre

l'exploration de sa personnalité
23

.  » L'avatar permet alors de mener à bien cette exploration,

notamment  dans  le  cadre  du  jeu  vidéo.  Seulement  ce  vêtement  virtuel  y  repose  sur  une

modélisation  tridimensionnelle  numérique  manifestant  notre  présence  dans  un  monde

numériquement simulé. François Perea cite Serge Tisseron qui dit à propos des mondes virtuels

qu'ils « [...] renouent en quelque sorte avec la tradition du carnaval, en s'autorisant à dire des

choses que l'on ne s'autorise pas habituellement, parce qu'on est masqué
24

 ». Par le déguisement,

les mondes virtuels imitent un contexte occasionnel du réel, pour en faire une réalité quotidienne.

Le jeu de rôle, qui est alors commun au déguisement, à l'avatar et au vêtement virtuel, relève

d'une démonstration de soi où il s'agit de se cacher derrière un écran, pour se montrer et se voir

autrement en ayant la maîtrise de son apparence. Celia Pearce utilise l'expression « seeing and

being seen
25

 » pour qualifier le phénomène durant lequel les joueurs des mondes virtuels peuvent

voir une représentation d'eux-mêmes d'un point de vue omniscient. Phénomène observable avec

le vêtement virtuel, car son expérience se fait que d'un point de vue omniscient, étant donné qu'il

n'existe qu'une fois la photographie prise.

2.4 Le vêtement virtuel comme déguisement, une analogie à



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 00:51:50, depuis le 216.73.216.170 7/14

dépasser

Certes, le vêtement virtuel et l’avatar s’apparentent au déguisement, mais le vêtement virtuel n’est

pas exactement un déguisement, c’est l’interaction avec ce dernier qui a valeur de déguisement.

Les mondes virtuels créent une distance entre notre avatar et nous-même alors que le vêtement

virtuel réduit cette distance, car il s’applique directement sur une représentation photographique de

notre corps. De plus, résumer le caractère folklorique du vêtement virtuel par son analogie avec le

déguisement utilisé dans le carnaval est une approche qui réduit le concept de folklore à un seul

évènement populaire et traditionnel. Pour finir, à travers toutes ces approches où nous avons

analysés notre relation au vêtement virtuel ainsi que ses usages, la photographie, qui est le média

de ce dernier, reste dans l’ombre.

3. Vêtement virtuel et photographie
récréative, un rapport de filiation

3.1 Vêtement image et passe-tête

Les vêtements virtuels sont des images à trous dans l'attente d'être comblés par des parties

photographiées de notre corps. Sur ce point, le vêtement virtuel reprend le principe du passe-tête

qu' Hervé Jézéquel décrit ainsi : « on y glissait sa tête dans l'ouverture destinée à cet effet afin

d'avoir l'allure d'un boxeur, d'un haltérophile ou d'une mariée. On changeait de peau
26

. » Dans les

deux cas, c'est la photographie qui fait la synthèse du corps et du vêtement en donnant l'illusion

que le premier habite le second. En 1850, suite à une popularisation de la photographie, les

photographes ambulants et forains proposent alors « de nouvelles activités, spécifiques aux foires

et aux fêtes foraines, qui changent radicalement des images habituelles, si sérieuses, si strictes
27

 »

afin de reconquérir un public familiarisé à la photographie. Toutes ces images appartiennent au

champs fantaisiste de la photographie que Maria Da Luz Correia définit comme : « [l']ensemble de

procédés photographiques [...]  qui se servaient des décors peints, miroirs, poses, objectifs et

chambre noire pour insérer des visages familiers dans un monde onirique, mystérieux, exubérant,

risible
28

.  »  Au-delà  de  reprendre  le  principe  du  passe-tête,  le  vêtement  virtuel  semble  donc

appartenir au registre de la photographie fantaisiste.

3.2 Le vêtement virtuel comme principe de la photographie fantaisiste

Maria Da Luz Correia affirme à propos de la photographie fantaisiste que « [...]  l'exercice de

retouche  se  donne souvent  comme la  première  finalité  de  ces  clichés
29

.  »  Comme pour  le

vêtement  virtuel,  la  photographie  est  un  outil  de  fabrication  d'une  autre  réalité  par  le

photomontage, ce sont des « images à monter
30

 » pour reprendre Maria Da Luz Correia. Le

vêtement virtuel est une version augmentée du passe-tête car il concerne tout le corps, c'est un

« passe-corps ». Vêtement virtuel et passe-tête sont de l'ordre du jeu de rôle, car il s'agit de « faire

comme si » l'attitude et les vêtements du personnage représenté sont les nôtres. Tous deux sont

des déguisements, car leur performance réside dans le fait d'imiter une apparence ; il n'habille pas,

ne protège pas, leur fonction se résume à celle de parure. Le vêtement du passe-tête est aussi

virtuel, car dans les deux cas, il s'agit d'une image simulée qui implique un rapport à un vêtement

immatériel, impénétrable et dont seule la partie visible et qui sert à la représentation est générée.

Le  passe-tête  et  le  vêtement  virtuel  résultent,  comme dans  le  cas  du  déguisement,  de  la

cohabitation de deux identités et reprennent le paradoxe du déguisement qui cache pour montrer.

Hervé Jézéquel affirme que le rôle de la photographie foraine est de « voir et faire voir
31

 », ce qui

s'apparente  au  principe  de  seeing  and being  seen  en  jeu  à  travers  le  vêtement  virtuel.  La

photographie fantaisiste, le passe-tête et le vêtement virtuel font partie d'une souche que Clément

Chéroux nomme la photographie récréative. D'après lui, « cette souche est constituée par un vaste

répertoire de formes photographiques dont le dénominateur commun est d'être récréatives
32

 [...] »

D'après la généalogie différentielle que l'historien élabore, la photographie récréative serait une

pratique d'amateur, une pratique libérée de l'autorité artistique, qui se veut donc plus populaire.

Elle appartient donc à la culture « du plus grand nombre », devenant alors une pratique folklorique.

Mais pour qu'il y ait folklore, il faut qu'il y ait tradition, ce n'est donc qu'au regard d'aujourd'hui, par



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 00:51:50, depuis le 216.73.216.170 8/14

la persistance des principes récréatifs de la photographie à travers le vêtement virtuel, qu'elle

s'avère être un fait de folklore. Cependant, le caractère folklorique du vêtement virtuel n'est pas à

déceler dans une parfaite ressemblance avec les principes de la photographie récréative car, à la

suite d'Édith-Anne Pageot, nous défendons l'idée d'un folklore instable et mutant. C'est-à-dire des

pratiques et des usages qui se perpétuent en s'adaptant aux nouvelles sociétés dans lesquelles ils

transitent. Le vêtement virtuel participe à une forme de folklore car il y a une filiation entre le

passe-tête et le vêtement virtuel. Seulement, lorsque que nous nous attardons sur les applications

de la photographie récréative, il semblerait qu'il y ait d'autres enjeux de filiation.

3.3 Le vêtement virtuel, un acteur d'une iconographie
populaire récréative

La photographie récréative était destinée à être partagée. Elle a donc rapidement fait partie des

illustrations de la carte postale. Cette dernière s'apparente à Instagram — réseau social auquel est

destiné le vêtement virtuel — car les deux impliquent une relation entre un expéditeur et un

destinataire, leur rapport texte et image est proche et leur vocabulaire est identique : poster,

envoyer, répondre. Tous deux sont soumis au principe tacite de la nouveauté : ne jamais proposer

la même image, ne jamais porter le même vêtement. Pour satisfaire ce désir de nouveauté, les

manuels de photographie et les réseaux sociaux reposent sur les mêmes « trucs et astuces » :

déformation, hybridation, multiphotographie et passe-tête. Le vêtement virtuel, qui repose sur le

principe populaire du passe-tête,  côtoie alors tous ces procédés récréatifs qui  constituent un

vocabulaire iconographique populaire et récréatif des réseaux sociaux. Pour reprendre Marc-Alain

Descamp,  cette  iconographie  constituerait  un  fond  d'ancien,  c'est-à-dire  des  principes

photographiques populaires et  stables.  La nouveauté du vêtement virtuel  se fait  sur un fond

d'ancien, rajeuni par son média : le numérique. Le vêtement virtuel participe alors à une forme de

folklore car il provoque un fait de déguisement et qu'il repose sur des principes de la photographie

récréative, s'intégrant de fait au sein d'une iconographie populaire récréative.

Cette thèse permet de considérer à la fois les fonctions et les usages du vêtement virtuel, c'est-à-

dire de ne pas prendre pour acquis sa qualification de vêtement, mais d'interroger ce qui fait

vêtement ou non au regard de sa nature. Elle permet de considérer sa matérialité, car avant d'être

un  vêtement,  le  vêtement  virtuel  est  une  image  qui  résulte  d'un  photomontage  entre  une

photographie et un vêtement numériquement simulé. Il  est donc nécessaire de considérer les

fonctions et usages de la photographie ainsi que les phénomènes qu'elle provoque mais aussi de

prendre en considération les enjeux des environnements virtuels.  Au-delà de s'affranchir  des

multiples  connotations  du  folklore,  cette  thèse  permet  de  ne  pas  se  laisser  séduire  par  la

mécanique qui consiste à considérer tout ce qui est virtuel et numérique comme inédit, signe de

progrès et futuriste. Elle propose d'abord un regard sur l'existant avant de se positionner sur le

caractère inédit de cette typologie de vêtement. Cette thèse révèle alors le phénomène principal

en jeu à travers le vêtement virtuel qui est celui du jeu de rôle. Cette approche folklorique du

vêtement  virtuel  s'envisage par  la  considération du folklore en tant  que pratiques et  usages

émanants  du  peuple,  faisant  la  singularité  d'un  groupe  d'individus  et  qui  survivent  par  leur

transmission (consciente ou inconsciente) et  leur adaptation. De plus,  cette approche permet

d'envisager le vêtement virtuel dans son écosystème, c'est-à-dire ce avec quoi il existe pour se

saisir au mieux de sa nature.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 00:51:50, depuis le 216.73.216.170 9/14



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 00:51:50, depuis le 216.73.216.170 10/14

Figure 2.  De gauche à  droite  :  Karim Allain,  OhMyFace,  Shiba Inu TF,  Duplicate,Peekaboo

Portraits*, Instagram, 2022, Eloïse Hans (modèle) : photographies réalisées à partir des filtres

proposés par Instagram.

3.4 Déguisement déguisé

Le projet « Déguisement déguisé » consiste à penser une société par le design fiction où le

vêtement virtuel fait partie d'un usage quotidien. L'intention est de produire une réalité parallèle où

le rapport au déguisement et à l'habillement est inversé, tout en considérant que ce déguisement

est virtuel et que sa matérialité est donc l'image. Il s'agit de prospecter sur l'organisation d'un

système de la mode virtuelle au sein d'une société virtuelle où le fait d'habillement devient fait de

déguisement. Cela passe par la remise en cause de tout notre rapport au vêtement et à la mode

au regard de la nature du vêtement virtuel en traduisant les usages et fonctions du système

vestimentaire réel par ceux du système vestimentaire virtuel. La fiction se raconte à la fois par

l'écrit  et  l'image.  Ces  dernières  reposent  sur  des  principes  récréatifs  de  la  photographie  et

s'articulent à des narrations fictionnelles en respectant le gabarit d'Instagram.

Figure 3. Karim Allain, IWardrobe, 2022 : recherches d'icônes d'application de rangement pour

vêtements virtuels.

Conclusion

Désormais,  il  s’avère  que  le  vêtement  virtuel  cache  en  réalité  un  héritage  iconographique

populaire. Entre vêtement et vêtement virtuel, la nouveauté réside dans le média qu’emprunte

l’information  «  être  habillé  ».  Le  vêtement  virtuel,  passant  par  la  photographie  et  l’image

numériquement simulée, est inhabitable et ne satisfait  que le désir  de l’œil.  C’est une forme

augmentée du déguisement dont la performance réside dans l’illusion, l’absence de contraintes

matérielles, démultipliant alors les possibilités d’exploration de soi.  Étant étranger au corps, il

requiert un « faire comme si » de l’ordre du jeu de rôle, pour faire simulacre de vêtement. Le jeu de

rôle par la manipulation des images n’est pas propre à notre contemporanéité ou aux mondes

virtuels. Il est le résultat d’une démocratisation de l’appareil photographique, qui devient un terrain



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 00:51:50, depuis le 216.73.216.170 11/14

d’exploration de l’identité alors qu’il n’en produisait que des fac-similés. Le passe-tête, célèbre

récréation photographique, se présente par son principe comme le parent éloigné du vêtement

virtuel, car tous deux reposent sur la synthèse fictive entre un corps et une représentation d’un

vêtement, générée par la photographie. Le vêtement virtuel est alors une version numériquement

augmentée du passe-tête  dont  le  vivier  iconographique réinvestit,  sur  un fond d’ancien,  des

principes populaires de la photographie récréative,  qui  aujourd’hui,  constituent le folklore des

usagers d’Instagram.

Bibliographie

Ouvrages

BARTHES, Roland, Système de la mode, Paris, éd. Éditions du Seuil, coll. Points Essais, 1967.

BROWAEYS, Christine, La matérialité à l'ère digitale. L'humain connecté à la matière, Fontaine,

éd. Presses Universitaires de Grenoble, coll. Rien d'impossible, 2019.

CAILLOIS, Roger, Les jeux et les hommes. Le masque et le vertige, Paris, éd. Gallimard pour l'éd.

Revue et augmentée, coll. Folio essais, 1967.

CHÉROUX, Clément, Avant l'avant-garde, du jeu en photographie 1890-1940, Paris, éd. Textuel,

coll. Photographie, 2015.

DE CAYEUX, Agnès, GUIBERT, Cécile (sous la dir.), Second Life, un monde possible, Paris, éd.

Les petits matins, 2007.

DESLANDRES, Yvonne, Le costume image de l'Homme, Paris, éd. Albin Michel, coll. L'aventure

humaine, 1976.

FLÜGEL, John Carl, Le rêveur nu. De la parure vestimentaire, Paris, éd. Aubier Montaigne, coll. La

psychanalyse prise au mot, 1982.

NDAGANO, Biringanine (sous la dir.), Penser le carnaval. Variations, discours et représentations,

Paris, éd. Karthala, coll. Hommes et sociétés, 2010.

VAN GENNEP, Arnold, Le folklore. Croyances et Coutumes Populaires Françaises,  Paris, éd.

Libraire Stock, coll. La culture moderne, 1924, version numérique, Bergeron, Marcelle, coll. Les

classiques des sciences sociales, Tremblay, Jean-Marie (sous la dir.), Université du Québec à

Chicoutimi, consulté le 03/02/2022, URL : http://dx.doi.org/doi:10.1522/030164706

Articles

BARTHES, Roland, « Histoire et sociologie du vêtement. Quelques observations méthodologiques

», Annales. Économies, sociétés, civilisations, 12e année, n° 3, 1957, consulté le 28/12/2021, URL

: https://doi.org/10.3406/ahess.1957.2656

CHÉROUX, Clément, « Portrait en pied... de nez », Études photographiques, n° 16, mai 2005, mis

e n  l i g n e  l e  1 7 / 0 9 / 2 0 0 8 ,  c o n s u l t é  l e  3 1 / 0 1 / 2 0 2 2 ,  U R L  :

http:/ / journals.openedit ion.org/etudesphotographiques/721

CUISENIER, Jean, « Repenser aujourd'hui la notion de tradition populaire », Cahiers slaves,

Aspect de la vie traditionnelle en Russie et alentour, n° 1, 1997, consulté le 23/12/2021, URL :

https://doi.org/10.3406/casla.1997.852

DA LUZ CORREIA, Maria, « L'image récréative :  des photos fantaisistes aux jeux virtuels »,

Sociétés.  L ' imaginaire  des  médias ,  n°111,  2011,  consulté  le  29/01/2022,  DOI  :

10.3917/soc.111.0027,  URL  :  https://  www.cairn.info/revue-societes-2011-1-page-27.htm



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 00:51:50, depuis le 216.73.216.170 12/14

JÉZÉQUEL, Hervé, « La photographie dans la fête foraine », Ethnologie Française, vol. 25, n° 4,

Presses  Universitaires  de  France,  1995,  consulté  de  30/01/2022,  URL :  http://www.jstor.org/

stable/40989581

PAGEOT, Édith-Anne, « D'un quiproquo à l'autre : mises au point sur la notion de folklore dans

son  rapport  à  l'art  contemporain  »,  ETC,  n°  92,  février-mars-avril-mais  2011,  consulté  le

05/01/2022, URL : https://id.erudit.org/iderudit/64262ac

Crédits

Figure 1. Romain Gauthier, AR runway hacking, Instagram, ©romaingauthier, 23/08/2021, consulté

le 03/04/2022, ©loicprigent, ©missfamenyc, ©declanchan, ©iliesse_W, ©ssawmag, ©the. liability,

©toniblaze.

Figure 2. De gauche à droite : Karim Allain, OhMyFace, Instagram, 2022, Silichmasha (créateur),

Eloïse Hans (modèle) ; Allain, Karim, Shiba Inu TF, Instagram, 2022, Liassur29 (créateur), Eloïse

Hans (modèle) ;  Allain,  Karim, Duplicate,  Instagram, 2022, Instagram (créateur),  Eloïse Hans

(modèle) ; Allain, Karim, Peekaboo Portraits, Instagram, 2022, Milanoartguide (créateur), Eloïse

Hans.

Figure. 3. Karim Allain, IWardrobe, 2022, ©Karim Allain.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 00:51:50, depuis le 216.73.216.170 13/14

Anglicisme provenant de « to scroll » signifiant « faire défiler ». 1.

Anglicisme provenant de « like » signifiant « aimer ». 2.

Carlings, adDRESS THE FUTURE, Youtube, Carlings official, 14/11/2018, consulté le3.

02/01/2022, URL : https://www.youtube.com/ watch?v=Sothlpxa6V0 

Barthes, Roland, Système de la mode, Paris, éd. Éditions du Seuil, coll. Points Essais,4.

1967, p. 16. 

Cet article fait suite à un mémoire soutenu en juin 2022, dans le cadre du Master 2 Design,5.

Arts, Médias, dans l'objectif d'élaborer un système de la mode virtuelle. 

The Fabricant, Iridescence, consulté le 13/09/2022, URL :6.

https://www.thefabricant.com/iridescence 

Pageot, Édith-Anne, « D'un quiproquo à l'autre : mises au point sur la notion de folklore7.

dans son rapport à l'art contemporain », ETC, n° 92, février-mars-avril-mais 2011, p. 19,

consulté le 05/01/2022, URL : https://id.erudit.org/iderudit/64262ac 

Saintyves, Pierre, Manuel de folklore, Paris, éd. Librairie Émile Nourry, 1936, p. V. 8.

Cuisenier Jean, « Repenser aujourd'hui la notion de tradition populaire », Cahiers slaves,9.

Aspect de la vie traditionnelle en Russie et alentour, n° 1, 1997, p. 10, consulté le

23/12/2021, URL : https://doi.org/10.3406/casla.1997.852 

Browaeys, Christine, La matérialité à l'ère digitale. L'humain connecté à la matière,10.

Fontaine, éd. Presses Universitaires de Grenoble, coll. Rien d'impossible, 2019, p. 84. 

Pageot, Édith-Anne, « D'un quiproquo à l'autre : mises au point sur la notion de folklore11.

dans son rapport à l'art contemporain », op. cit., p. 21. 

Barthes, Roland, « Histoire et sociologie du vêtement. Quelques observations12.

méthodologiques », Annales. Économies, sociétés, civilisations, 12e année, n° 3, 1957,

p. 433, consulté le 28/12/2021, URL : https://doi.org/10.3406/ahess.1957.2656 

Barthes, Roland, « Histoire et sociologie du vêtement. Quelques observations13.

méthodologiques », op. cit., p. 436. 

Tuaillon Demésy, Audrey, « "Passer" un costume pour se glisser dans le passé : savoir-14.

faire et apparence corporelle en reconstitution historique », Ethnologies, vol. 40, n° 1, 2018,

p. 35-36, consulté le 28/12/2021, URL : https://doi.org/10.7202/1054311ar 

Descamps, Marc-Alain, Psychosociologie de la mode, Paris, éd. Presses Universitaires de15.

France, coll. Le psychologue, 1979, p. 15. 

Pageot, Édith-Anne, « D'un quiproquo à l'autre : mises au point sur la notion de folklore16.

dans son rapport à l'art contemporain », op. cit., p. 21. 

Gofman, Alexandre, « Les éternels retours. Notes sur les cycles de mode », Revue17.

européenne des sciences sociales, XLII-129, 2004, pp. 138-139, consulté le 21/03/2022,

URL : http://journals.openedition.org/ress/392 ; DOI : https://doi.org/10.4000/ress.39 

Caillois, Roger, Les jeux et les hommes. Le masque et le vertige, Paris, éd. Gallimard pour18.

l'éd. Revue et augmentée, coll. Folio essais, 1967, p. 67. 

Agier, Michel, « La relation à l'autre dans le rite carnavalesque », dans Ndagano,19.

Biringanine (sous la dir.), Penser le carnaval. Variations, discours et représentations, Paris,

éd. Karthala, coll. Hommes et sociétés, 2010, p. 16. 

Caillois, Roger, Les jeux et les hommes. Le masque et le vertige, op. cit., p. 98. 20.

Ibidem, p. 103. 21.

Agier, Michel, « La relation à l'autre dans le rite carnavalesque », op. cit., p. 16. 22.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 00:51:50, depuis le 216.73.216.170 14/14

Parmentier, Guy et Rolland, Sylvie, « Les consommateurs des mondes virtuels :23.

construction identitaire et expérience de consommation dans Second Life », Recherches et

applications en marketing, vol. 24, n° 3, 2009, p. 18, consulté le 29/12/2021, URL :

https://www.researchgate.net/

publication/48445368_Les_consommateurs_des_mondes_virtuels_Construction_identitaire

_et_experience_de_consommation_dans_Second_Life ; DOI :

http://dx.doi.org/10.1177/076737010902400303 

Perea, François, « L'identité numérique : de la cité à l'écran. Quelques aspects de la24.

représentation de soi dans l'espace numérique », Les enjeux de l'information et de la

communication, éd. GRESEC, vol. 2021, n° 1, 2010, p. 155, consulté le 30/12/2021, URL :

https://www.cairn.info/revue-les-enjeux-de-l-information-et-de-la-communication-2010-1-pa

ge-144.htm 

Pearce, Celia, « Seeing and Being Seen: Presence and Play in Online Virtual Worlds »,25.

Online, Offline & The Concept of Presence When Games and VR Collide, USC Centers for

Creative Technologies, Los Angeles, California, 2006, consulté le 06/02/2022, URL :

http://citeseerx.ist.psu. edu/ viewdoc/download?doi=10.1.1.400.8646&rep=rep1&type=pdf\

« Voir et être vu » (traduit par mes soins). 

Jézéquel, Hervé, « La photographie dans la fête foraine », Ethnologie Française, vol. 25, n°26.

4, Presses Universitaires de France, 1995, p. 690, consulté de 30/01/2022, URL :

http://www.jstor.org/stable/40989581 

Jézéquel, Hervé, « La photographie dans la fête foraine », op. cit., p. 690. 27.

Da Luz Correia, Maria, « L'image récréative : des photos fantaisistes aux jeux virtuels »,28.

Sociétés. L'imaginaire des médias, n°111, 2011, p. 28, consulté le 29/01/2022, DOI :

10.3917/soc.111.0027, URL : https://www.cairn.info/revue-societes-2011-1-page-27.htm 

Da Luz Correia, Maria, « L'image récréative : des photos fantaisistes aux jeux virtuels »,29.

op. cit., p. 28. 

Ibidem, p. 32. 30.

Jézéquel, Hervé, « La photographie dans la fête foraine », op. cit., p. 694. 31.

Chéroux, Clément, Avant l'avant-garde, du jeu en photographie 1890-1940, Paris, éd.32.

Textuel, coll. Photographie, 2015, p. 14. 


