
Design
Arts
Médias

Déshérence territoriale et écologie

Camille Mançon

2020-12-08



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 07:22:43, depuis le 216.73.216.170 2/14

Diplômée  du  Master  Recherche  «  Design,  Arts  et  Médias  »,  Université  Paris  1  Panthéon-

Sorbonne, 2020.

Doctorante en Arts et Sciences de l’art, spécialité « Design, Arts, Médias », Institut ACTE

Résumé

Cet  article  se penche sur  la  manière dont  les  territoires en déshérence peuvent  inspirer  au

designer une révolution écologique à travers les pratiques croisées du design et de l’anthropologie.

La jonction de ces deux disciplines permet d'identifier des principes écologiques dans des régions

aussi bien développées qu’en déshérence, afin de les associer, les faire évoluer et les adapter à

d'autres  territoires,  concevant  de  nouveaux  dispositifs,  hybrides.  Le  design  devient  alors  un

créateur de liens entre des techniques, des personnes, des compétences, et façons de penser

issues de cultures différentes du monde, retournant les idéologies qui le manœuvraient jusqu’ici.

Abstract

This article examines how dormant territories can inspire an ecological revolution to the designer

through the intersecting practices of design and anthropology. The junction of these two disciplines

allows to identify ecological principles in regions that are both well developed and dormant, in order

to  associate  them,  develop them and adapt  them to  other  territories,  designing new,  hybrid

devices. Design then becomes a creator of links between techniques, people, skills, and ways of

thinking from different cultures of the world, overturning the ideologies that have maneuvered it

until now.

1. De l'ethnocentrisme du design à un intérêt
international

Ces dernières années d’études en design m’ont permis de développer et de préciser un intérêt

pour les différentes natures de territoires existants, l’identité qui leur est conférée, leur culture, ou

encore leurs productions. Or, en Occident nous exerçons dans un milieu où le design est en

constante évolution, il a plusieurs teintes et se trouve presque partout où notre regard se porte. Ce

qui m’a rapidement intéressée, ce sont alors toutes ces autres pratiques qui existent dans le

monde et qui n’appartiennent pas officiellement au champ du design. En effet, s’il se développe et

s’étend de manière exponentielle dans nos territoires, il est totalement absent dans d’autres. De

nombreuses personnes à travers le monde ont très certainement une multitude d’aptitudes à faire

valoir et leur découverte pourrait bouleverser le sens que l’on prête à la notion de design, voire la

manière  dont  on  le  pratique.  Le  design  ne  devrait  pas  être  restreint  qu’aux  pays  du  Nord

économique et englué dans une image de discipline élitiste qui produit des objets finis, de luxe et

accessibles seulement aux plus riches avec une visée décorative. Si la discipline est bien plus

authentique et complexe que cela, c’est pourtant l’image qui prédomine dans l’esprit du grand

public.  Pour  moi,  le  lien  avec  le  territoire  d’origine  est  indéniable,  la  conception  s’inscrit

nécessairement  dans  un  lieu,  une  histoire,  un  contexte,  une  culture,  une  époque,  un

environnement et bien évidemment des personnes. Cet ensemble d’éléments est déterminant et

constitue la nature même du projet, sa raison de voir le jour. J’ai retrouvé toutes ces questions

dans l’ouvrage de Victor Papanek Design pour un monde réel
1

 qui soulève des sujets tels que le

ré-emploi  et  la  culture  du  jetable  ou  encore  l’enseignement  dans  les  pays  en  voie  de

développement. Dans ses écrits, je me suis d’ailleurs attardée sur les appellations de ces pays : le

Tiers Monde. Son propos cible et englobe donc toute une partie de la population et des territoires

dans leur ensemble. Cependant, quand on les étudie plus précisément, on se rend compte que

l’entièreté d’un pays en développement n’est pas forcément « pauvre » et que la totalité d’un pays

développé ne l’est pas automatiquement non plus, c’est plus complexe que cela. En effet, chaque

pays est  composé d'une grande diversité de territoires qui  sont  souvent  dans des situations

économiques, sociales ou écologiques différentes, qui ont des modes de pensée, des pratiques et

des cultures distinctes, aboutissant à des styles de vie hétéroclites. C'est pourquoi il est important

de s'intéresser plus précisément à chacun d'entre eux afin d'y déceler les potentiels créatifs et



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 07:22:43, depuis le 216.73.216.170 3/14

innovants, de comprendre que les concepteurs et productions méritant une mise en avant peuvent

se situer dans n'importe quelle région du monde. C’est ce qui m’intéresse le plus et qui a influencé

l’étude de cas  de cet  article,  car  je  me suis  concentrée  sur  un  territoire  occidental  et  plus

spécifiquement Suédois, qui est le Sápmi, terre du dernier peuple autochtone d’Europe : Les

Sâmes. Pour ce faire, je me suis rendue au mois de décembre 2019 à Kiruna, en Suède, afin de

mieux comprendre ce que je questionnais, d'expérimenter ce territoire, de rencontrer sa culture,

son peuple.

En regardant plus précisément les localisations de tous les territoires similaires et en identifiant les

raisons pour lesquelles il me semble intéressant d’en parler, je décide d’emprunter le terme de

déshérence pour les qualifier. Je précise « territoires en déshérence » et non pas « pays en voie

de développement » car il  est important de ne pas généraliser le propos à des régions non

concernées, mais aussi de suffisamment le cibler pour englober des territoires auxquels on ne

penserait pas spontanément, comme en Occident par exemple. La déshérence ne renvoie pas tant

à la pauvreté ou à la précarité qu’à l’absence de légataire, d’héritier. On ne peut pas prédire à qui

reviendra l’héritage de ce territoire ni ce qui en sera fait, tant au point de vue social, territorial ou

même traditionnel, ce qui alerte quant à la perte possible de ces comportements culturels que l’on

devrait valoriser. C’est une situation qui peut potentiellement mener à la disparition ou à l’oubli de

ce territoire, de son peuple et de ses valeurs. On ressent donc une certaine urgence à parler d’eux

et avec eux, à s’y intéresser, les révéler à nouveau. Or, si  la déshérence alerte de par son

incertitude, ce doute peut aussi se révéler très fécond comme ont pu le souligner les empiristes ou

les sceptiques pour qui le doute est source de nouveauté et peut être tout à fait positif. En fait, la

déshérence est un état si extrême que si elle ne mène pas à la disparition ou à la perte, elle ne

peut mener qu’à une forme de révolution pour renverser cette situation.

Le point commun à ces territoires réside alors dans le fait qu’ils peuvent participer autant au design

qu’à l’écologie grâce à leur culture. C’est la raison pour laquelle je me suis demandé, dans mon

mémoire de recherche, en quoi les territoires en déshérence inspireraient aux designers une

révolution écologique. J’ai alors développé trois hypothèses où je m'appuie tout d'abord sur la

vision la plus immédiate et évidente qui vient à l'esprit à l'égard de cette question, à savoir que les

territoires  en  déshérence  produisent  des  objets,  utilisent  des  techniques  de  construction

particulières, ont parfois un artisanat singulier, mais ils ne peuvent fonctionner comme les pays

développés, ce qui les laisse en marge du progrès mondial. Le rôle du designer est donc dans ce

cas d'analyser, de s'inspirer du lieu et de proposer des dispositifs, des objets, ou encore des

bâtiments adaptés au mode de vie de leurs habitants. Il contribue alors à l’amélioration de leur

qualité de vie, cependant aucune leçon n'en est retirée concernant la production et la création

occidentale. Cet apport étant à sens unique, on ne laisse en fait pas le choix à ces territoires. Il

faut donc aussi considérer tout ce qu’ils font sur place et pas seulement ce dont ils disposent d’un

point de vue matériel. Leur activité a, elle aussi, une légitimité et le designer se doit de faire pour,

mais aussi avec ces populations. La création devient donc collaborative et le projet ressemble

alors à un échange où les territoires en déshérence sont toujours les uniques bénéficiaires, mais la

conception est partagée avec eux. Seulement, la place faite aux idées venant de ces territoires

n’est que minime, elle est insérée au milieu d’un projet mené par les designers venant de pays

développés. Il y a alors un semblant d’intégration de ces propositions locales sur place, mais cela

reste local, ce n’est en aucun cas exporté et donc encore moins universel. Finalement, il faut se

rendre compte que le développement sur  lequel  nous prenons modèle a en partie  causé la

détresse écologique actuelle. Celle-ci nous concerne tout autant que ces régions, auxquelles nous

apportons  notre  aide  régulièrement  à  travers  ces  projets  mais  desquelles  nous  n'acceptons

rarement de conseils. Nous leur apportons trop peu de crédit et les rabaissons alors que nombre

de solutions se trouvent depuis très longtemps dans ces territoires que nous refusons de voir. Il

faut donc s’inspirer réellement de ces modes de vie, ces techniques, ces solutions présentes, que

cela devienne un vrai double échange où l’inspiration vient des populations issues des territoires

en déshérence car ils permettraient de nous réguler. Nous n’abandonnerions pas la totalité de nos

techniques et technologies pour autant, seulement une place serait faite pour des techniques

recueillies partout ailleurs et adaptées. Une place centrale serait donnée dans l’innovation durable

aux territoires que l’on pense aujourd’hui en déshérence. Ce renversement du classement des

pays agirait alors tel un nouveau souffle sur les techniques de création.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 07:22:43, depuis le 216.73.216.170 4/14

2. De l'apprentissage unidirectionnel à
l'hybridation des compétences

Ces territoires ont une culture, une manière d’être habités et une intégration de la population

singulières, de même que des techniques spécifiques pour produire ce dont ces personnes ont

besoin. Cependant, au regard du niveau mondial et surtout occidental, on y observe un « retard de

développement » principalement économique, industriel et technologique qui est imparable et qui

risque de devenir problématique s’ils reproduisent les mêmes étapes polluantes de développement

que les pays développés. Nous devrions donc leur apporter notre aide, nos connaissances et nos

techniques pour les intégrer au monde contemporain que nous connaissons. En allant plus loin, je

me dis que ce type d’approche, unidirectionnelle, est trop rigide et hermétique et qu’il faudrait donc

privilégier un échange sur place entre les locaux et les designers. Nous ne devrions pas avoir à

intervenir en pensant tout devoir leur apprendre, car ce n’est tout simplement pas le cas ! La mise

en place d’une collaboration serait alors pertinente car ces projets concernent les habitants de ces

territoires plus que le designer lui-même, ce sont eux qui en auront l’usage dans leur propre

contexte de vie. Or, en prenant du recul, le problème se situe précisément sur ce point puisque

l’on  est  souvent  resté  dans  la  position  du  designer  occidental  qui  se  rend  en  territoire  en

déshérence pour y agir sans rien apporter au sien en retour, sans en retirer d’enseignement. Il

faudrait alors penser une manière d’apprendre de ces territoires au moins autant qu’ils apprennent

des nôtres, instaurer un réel échange où en hybridant nos techniques et connaissances, nous

nous approchons de nous-mêmes de leur rythme et techniques de production et vice versa. Il n’y a

pas qu’une direction dans laquelle aller, il n’y a pas qu’une manière de faire.

2.1 Des territoires en déshérence inspirants

Les territoires en déshérence produisent  des objets,  utilisent  des techniques de construction

particulières,  et  ont  parfois  un  artisanat  singulier,  cependant  les  occidentaux  estiment  qu'ils

subissent un retard de développement que l'on associe au manque de moyens économiques, à ce

que l'on nomme la pauvreté matérielle, à une technologie parfois inexistante ou à un mode de vie

que l'on juge inférieur au notre. C’est ce que l’on pense le plus directement à leur sujet, ce que l’on

nous inculque le plus inconsciemment dans notre société et depuis notre enfance. En effet, nous

apprenons très tôt à l'école, dans notre quotidien, dans les médias une hiérarchie mondiale où les

pays sont classés en fonction de leur développement, où les noms qu'on leur attribue passent de

« pays en voie de développement » à « pays pauvres » ou encore « Tiers Monde », tant de termes

dévalorisants que l'on assimile. Les pays occidentaux comme la France sont positionnés dans les

premières catégories de ce classement, et nous intégrons donc que tout ce qui nous entoure sans

exception, toutes nos habitudes dans leur globalité correspondent à une norme qui est la seule à

suivre. Les territoires en déshérence ne semblent donc pouvoir fonctionner de la même manière

que  les  pays  développés,  ce  qui  les  laisse  en  marge  du  progrès  mondial.  Leur  retard

technologique caractérisé par un accès à l'Internet encore insuffisant ou encore par des industries

où le travail manuel prédomine sur l'automatique et le numérique, paraît insurmontable du fait de

leur manque de moyens économiques et techniques, et nous pensons continuer de l’accentuer si

nous ne faisons rien. En effet, notre rythme de progression est tel que si nous ne nous intéressons

pas à ces territoires en leur apportant une aide, un savoir ou encore des systèmes technologiques,

ils  resteront  toujours  plus  à  l’écart.  Par  exemple,  le  studio  de  design  et  d'architecture

multidisciplinaire KVA MATx a proposé aux habitants de la région de Sierra Madre au Mexique qui

ne bénéficiaient pas de l'électricité un dispositif leur permettant d'avoir accès à la lumière à tout

moment de la journée ou de la nuit. Portable Light
2

 est une lampe portable fabriquée à partir

d’éléments de récupération comme d’anciennes LED de feux rouges, des boutons de machines à

laver,  un panneau solaire, l’ensemble étant solidarisé par un tissage traditionnel sur un tissu

mexicain. Ce genre de dispositifs fonctionne à l’endroit où ils ont été conçus mais ils sont aussi

transportables  et  adaptables  à  d’autres  localités  ayant  le  même  besoin.  À  l’aide  des

connaissances et des performances que les designers occidentaux sont en mesure de produire, il

est donc possible d’intervenir et de conjuguer leur expertise à des territoires et des populations qui

la nécessitent.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 07:22:43, depuis le 216.73.216.170 5/14

Une première analyse est alors faite, où par exemple dans le cadre de l'action de Victor Papanek à

Bali,  le designer se rend sur place afin de prendre contact  avec les populations locales,  de

comprendre leurs habitudes, leur fonctionnement au quotidien, les objets qu'ils utilisent le plus, les

gestes  qu'ils  répètent.  Cette  approche  lui  permet  également  de  recueillir  leurs  avis,  leurs

demandes quant à ce qu'ils estiment avoir besoin, comme un mode de communication à distance

par exemple, qui sera résolu avec la radio que proposera Papanek. L'analyse décèle alors ce dont

les personnes disposent sur place, les matériaux les plus abondants, ceux qui pourraient être

réutilisés,  pouvant ainsi  élaborer le projet  en conséquence et  compléter avec des matériaux,

dispositifs, ou techniques, propres à l’occident produisant un objet adapté à leur mode de vie. Le

projet Tin Can Radio, créé et expliqué par Victor Papanek dans Design pour un monde réel
3

 offre

aux pays en voie de développement la possibilité d’avoir accès à un canal de radio, de pouvoir

communiquer par un biais nouveau, tout comme c’est le cas dans les pays développés. Elle est

composée exclusivement de matériaux issus du réemploi provenant du territoire-même, telle une

nouvelle forme de production vernaculaire. Plus qu’un objet de communication, la Tin Can Radio

devient donc également un outil d’insertion, elle relie ces territoires au monde développé, et c’est

ce lien invisible qui les raccroche un peu plus au modèle de développement de ces pays. Cette

sensation peut d’ailleurs être amplifiée auprès de chacun des habitants qui en bénéficient car ils

peuvent eux-mêmes agir sur l’objet. En effet, la Tin Can Radio étant entièrement constituée de

matériaux  de  récupération  pour  une  esthétique  minimale  de  l’objet,  elle  laisse  place  à  une

personnalisation potentielle de la part de l’utilisateur. L’objet peut alors prendre une apparence

différente en fonction des pays dans lesquels il est distribué et les utilisateurs peuvent alors avoir

un réel sentiment de contribution à l’élaboration de l’objet, fut-il simplement esthétique, et d’un réel

ancrage de ce dispositif dans leur culture et dans leur quotidien. De plus, ils peuvent contribuer à

sa pérennité car chaque constituant de la radio est changeable lorsqu’il ne fonctionne plus, de la

boîte de conserve à la paraffine qui est notamment remplaçable par de la bouse de vache. Cette

démarche de projet permet de créer un lien et de joindre l’inventivité et la créativité occidentales à

la culture et aux habitudes de vie de différents territoires ainsi que leurs habitants dans le monde.

Le designer  contribue alors à l’amélioration de leur  qualité  de vie en agissant  en faveur de

l’écologie car la majorité des productions relèvent du réemploi et du vernaculaire. Le territoire, les

habitants et le contexte global agissent comme une inspiration nécessaire et orientée, pour les

designers  qui  produiront  des  dispositifs  plus  soutenables  que  ceux  fabriqués  en  occident,

spécialement pour ces personnes, pour ce contexte. C’est un moyen de rééquilibrer cette culture

du jetable qui est si présente en occident qu’elle semble être un exemple pour les territoires en

voie de développement qui souhaitent suivre cette voie.

Ce point de vue exposé à travers les travaux de Victor Papanek a bien sûr été novateur dans les

années 1970. Cependant, cinquante ans plus tard, certains aspects de sa démarche entrent en

contradiction avec l’évolution de notre culture et des savoirs actuels. En effet, on s’aperçoit que

rendre ce service aux territoires en déshérence n’est finalement qu’un pas de côté dans notre

grande course à l’innovation occidentale, que nous ne remettons pas en question dans le type

d’approche proposé par Victor Papanek, mais dont nous n'avons pas su tirer d'enseignement par

la suite en Occident. De plus, le fait de concevoir des objets spécialement pour ces populations,

différents des nôtres,  renforce d’autant  plus la  domination occidentale existante.  Le designer

apporte les idées, les concepts, parfois même du matériel et dicte les mouvements à adopter pour

faire fonctionner le nouvel objet ou le comportement du corps à avoir pour déambuler dans le

nouvel  espace lorsqu'il  est  question de la  conception d'un espace comme un habitat  ou un

bâtiment tel qu'une école par exemple. Il n’y a presque pas d’apport de la part des locaux dans

cette approche. On sent également que l’artisanat est valorisé au dépend de la technologie, qui est

diabolisée au même titre que l’industrie et écartée des moyens d’action possibles. Nous – par les

designers interposés – aidons des territoires et des personnes, mais de manière condescendante

et nous n’en retirons aucune leçon à appliquer à notre production et à notre mode de vie. Même si

les productions qui ont été proposées s’inscrivent dans une fabrication durable et respectueuse de

l’écologie, cela reste un apport dominant et à sens unique.

2.2 Une action collaborative

Il faut donc aller plus loin que les idées préconçues qui peuvent guider le designer dans une



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 07:22:43, depuis le 216.73.216.170 6/14

démarche de projet à sens unique. Bien que les projets insérés par Victor Papanek aient pu rendre

de grands services aux populations du « Tiers Monde », elles ont été conçues et intégrées dans

différentes régions du monde par sa propre initiative. Même lorsqu’il a fait participer ses étudiants,

la démarche reste celle d’un groupe de personnes qui apportent quelque chose à d’autres en

supposant qu’elles ne savent rien faire. Il faut donc aussi considérer tout ce que les habitants

produisent sur place, et pas seulement ce dont ils disposent d’un point de vue matériel. Leur

activité a, elle aussi, une légitimité qu’il faut prendre en compte. Même si rien de ce qu’ils font ne

s’appelle « design », certaines de leurs productions pourraient être qualifiées comme telles si elles

avaient lieu en Occident. Il est important de saisir ce point et de comprendre que la valeur d’un

savoir-faire ne dépend pas de sa provenance. Il serait donc pertinent d’intégrer aux interventions

des designers, des pratiques locales, et donc de faire pour et avec ces populations. La création

devient  collaborative  car  les  habitants  ont  eux  aussi  des  savoir-faire  à  partager  et  des

connaissances exclusives à transmettre sur leur territoire. Les designers occidentaux ne sont pas

les seuls à avoir de la connaissance à apporter. Le projet commence alors à ressembler à un

échange où les territoires en déshérence sont toujours bénéficiaires d’un apport de la part des

designers, mais ils partagent cette conception avec eux, telle une double conception. On retrouve

notamment ce point de vue dans le projet Polyfloss
4

 mené par Emile de Visscher. Il le détaille dans

sa thèse
5

 et explique qu’il est le résultat d’une relation d’échange entre communauté malgache et

designers français. En effet, l’initiative provient d’un projet culturel malgache qui a contacté les

designers, permettant de développer ce projet de réemploi du plastique au sein d’un territoire,

d’une communauté. La machine, fabriquée sur le principe du réemploi, permet de transformer les

plastiques superflus présents dans l’environnement pour générer une nouvelle matière sous forme

de filaments. Ce produit peut alors avoir un nouveau cycle de vie et être utilisé comme une matière

première pour de nombreux usages locaux (tissage ou conception de vêtements par exemple). Il y

a donc eu des échanges et une collaboration afin de mener à bien ce projet, formant chacune des

personnes au fonctionnement de la machine et aux coutumes locales d’usage. Emile de Visscher

explique que l’objectif du projet est d’unir les matériaux locaux à une nouvelle machine co-produite

sur place, afin de recycler les matériaux tout en produisant une nouvelle matière. Polyfloss fait

alors l’intermédiaire entre matériaux déjà présents sur place et nouvelle matière première qui sera

re-employée dans les productions locales.  Cette  machine co-conçue est  donc vectrice d’une

pratique intégrée car,  sans elle,  les différentes parties du projet,  designers et  locaux,  ne se

lieraient pas. Une formation a d’ailleurs été mise en place visant autant à apprendre à se servir de

cette machine, qu’à apprendre à concevoir et diversifier les propositions d’objets qui découlent de

la nouvelle matière première. On comprend donc que pour créer des dispositifs issus du réemploi,

et  donc  bénéfiques  pour  l’environnement,  contribuant  à  la  résolution  de  problématiques

écologiques, les pratiques venant des territoires en déshérences ont un apport majeur à procurer

aux designers. Il  est donc intéressant de voir comment un territoire et ses habitants peuvent

contribuer au projet de design, en y associant aussi bien la technique que l’artisanat ou encore les

traditions respectueuses de l’écologie.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 07:22:43, depuis le 216.73.216.170 7/14

Figure 1. Projet Polyfloss à Madagascar, Site internet d’Emile de Visscher rubrique « Polyfloss »

Dans ces démarches contemporaines, une attention réelle est portée aux populations locales, aux

futurs bénéficiaires,  qui  sont même acteurs du projet  aux côtés des designers.  Ces derniers

intègrent  les  savoir-faire,  connaissances,  artisanats,  légendes  et  même symboles  locaux,  ils

collaborent avec les personnes qu’ils rencontrent. Il ne s’agit même plus nécessairement d’insérer

un nouvel élément dans leur quotidien, parfois il n’est que question de lier des choses existantes

sur  le  territoire  afin  de mieux le  révéler  et  le  dynamiser.  Cependant,  lorsque l’on  remet  en

perspective cette démarche, la place faite aux idées venant des habitants de ces territoires n’est

que minime. Introduite au sein d’un projet mené par les designers venant de pays développés, elle

n’a aucune résonance en dehors de ce territoire. L’initiative et la réalisation à laquelle elle conduit

restent locales et ne sont pas exportées et reconnues comme une situation adaptable à l’occident.

Une fois de plus, rien n'est remis en cause en dehors de ces régions en déshérence, qu'il s'agisse

de  notre  modèle  industriel  de  production  massive  qui  expulse  des  quantités  colossales  de

plastique polluant et envahissant le monde, ou même simplement de la manière dont le designer

aborde le projet visant à répondre à des besoins qui ne sont pas les siens. La moindre des choses

serait de rendre grâce à ces opportunités que nous font ces territoires et ces personnes en faisant

appel à nos compétences de designers en pensant au-delà du projet et du lieu en lui-même, en

étendant les leçons apprises sur place à nos régions d'origine.  Le risque est  aussi  que ces

populations rencontrées veuillent  se conformer,  consciemment  ou non,  au modèle occidental

implicitement  présenté  par  les  designers.  En  effet,  ces  derniers  sont  perçus  comme  des

représentants de pays « qui ont réussi » et ce qui va intéresser les habitants dans leur venue ne

va pas être d'apprendre à concevoir des dispositifs ou des lieux de vie avec ce qu'ils ont et de les

valoriser, mais d'apprendre à s'en éloigner pour mieux se rapprocher des habitudes qui ont permis

le  développement  des  pays  occidentaux.  Il  est  donc  nécessaire  d’abolir  ce  caractère

unidirectionnel  du projet  afin  de ne pas influencer encore plus les territoires sur  lesquels ils

interviennent. En restant focalisés sur la volonté d'apporter de la modernité à ces territoires, les

designers restent alors souvent dans une approche à sens unique qui ne permet pas de les

comprendre entièrement, ni leur population, leur culture et tout ce qui existe sur place. De plus, un

simple voyage d'immersion ne pourra jamais faire du designer un local omniscient. J’en ai par

exemple fait l’expérience en discutant avec Káren-Ann Hurri
6

, une habitante d’un village Sami. J’ai

vu que malgré toute ma volonté et mon intérêt pour ce sujet et pour la communauté Sami, nous



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 07:22:43, depuis le 216.73.216.170 8/14

avions des différences de point de vue, car elle a grandi dans cette communauté autochtone et j’ai

été façonnée par la société occidentale. Par exemple, nous considérons l’écologie comme la mise

en place d’un équilibre entre l’homme et son environnement, tandis que pour cette population il n’y

a même pas besoin de parler d’écologie : ils sont la nature autant que tout le reste. Même en

m’étant rendue sur place, cela ne m’a pas rendue plus autochtone que n’importe quel designer

français. Il est donc impératif qu’il y ait au moins une prise en compte des paroles des habitants du

territoire  sur  lequel  on  agit,  mais  également  un  respect  de  leur  point  de  vue.  Et  que nous

comprenions que nous ne pouvons proposer seuls des solutions à des problèmes qui ne sont pas

les nôtres. Mieux, en acceptant une collaboration intègre avec eux, nous pourrions aussi en retirer

des leçons adaptables à nos propres contextes de vie.

2.3 Partage mutuel des connaissances

Il faut alors reconsidérer ces limites, approfondir l’approche. Les projets contemporains menés sur

les territoires en déshérence tenant désormais compte de leurs populations,  des savoir-faire,

connaissances ou encore traditions, une avancée majeure est faite dans la considération des

bénéficiaires  du  projet  de  design.  Ces  derniers  deviennent  d’ailleurs  tout  autant  détenteurs

qu’acteurs du dispositif élaboré. Cependant, cet apport à sens unique continue de communiquer

une image d’occident  omniscient,  traitant  inégalement  les  régions  du  monde différentes  des

siennes, et provoquant souvent chez elles un désir inconscient de conformité, de mimétisme. Je

me suis par exemple entretenue avec Louise-Éline
7

, une designer en mission humanitaire dans un

village au Togo qui n'a de cesse d'expliquer aux habitants avec qui elle vit que l'Europe n'est pas

un modèle total, que les erreurs commises pendant son développement pourraient être évitées

pendant le leur. Cependant, ces personnes voient les choses à une échelle plus restreinte et si,

cultiver  avec  des  pesticides  leur  rapporte  plus  de  récoltes  et  donc  d'argent  que  sans,  ils

continueront pour tenter de s'enrichir plus rapidement. Les habitants de ces territoires finissent par

ne désirer qu’une ressemblance aux pays occidentaux, qu’ils pensent par conséquent, preuve d'un

développement exemplaire.

Le prisme anthropologique permettrait-il alors de saisir ces contextes différents et incomparables

dans lesquels nous vivons, abolissant toute hiérarchie ? La détresse écologique globale qu’il y a

dans le monde nous concerne tout autant que chacun de ces territoires. Pire :  cette avance

technologique que nous prétendons avoir, et que nous confondons avec l’idée même de progrès,

nous empêche d’accepter que des solutions aux problèmes que nous rencontrons puissent venir

d’ailleurs. Le problème ne vient pas seulement du fait que ces territoires manquent de moyens,

mais aussi du manque de considération dont nous faisons preuve à leur égard, alors que nombre

de solutions que nous refusons de voir ou d’adapter à notre contexte se trouvent depuis longtemps

dans ces régions. Il faut donc s’inspirer réellement de ces modes de vie, ces techniques, ces

solutions présentes, que cela devienne un vrai double échange où l’inspiration vient aussi des

populations issues des territoires en déshérence car  ils  permettraient  de nous réguler.  Nous

n’abandonnerions pas la totalité de nos techniques et technologies pour autant, seulement une

place serait faite pour des techniques recueillies partout ailleurs et adaptées. Elles prendraient la

place de celles qui étaient inutiles, superflues, de l’ordre du gadget. C’est exactement ce qu’a mis

en place le Low Tech Lab avec l’expédition Nomade des mers
8

. Lors de l’entretien que j’ai pu

mener avec Pierre-Alain Lévêque
9

,  co-fondateur de l’association éponyme, il  explique que ce

projet vise à collecter les procédés que les membres du Low Tech Lab rencontrent au cours de

leurs expéditions au sein de la ceinture tropicale afin de les diffuser par la suite,  répondant

concrètement et de manière écologique aux problématiques locales. Il s’agit de donner une voix à

des solutions existantes dans les endroits les moins entendus de la planète et  pourtant très

ingénieux ; solutions qu’il sera ensuite possible de se réapproprier en fonction du milieu de vie.

Dans  ce  même  projet,  il  y  a  également  la  mise  en  place  de  laboratoires  d’étude  et

d’expérimentation mobiles, car à bord du bateau, et qui visent à la diversification et à l’adaptation

de ces low tech à d’autres milieux. Il s’agit donc de collecter pour adapter, diversifier et répandre.

On comprend par exemple comment un frigo peut cesser de consommer de l’électricité et devenir

totalement autonome en s’inspirant des techniques traditionnelles repérées dans le désert. Le

concept du frigo du désert
10

 résidant en la construction d’un récipient fait de pots en terre, de

sable, d’eau et d’un linge humide afin de conserver la basse température. Bien-sûr, il ne s'agit pas



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 07:22:43, depuis le 216.73.216.170 9/14

d'inciter à remplacer entièrement et définitivement les réfrigérateurs que nous connaissons, mais

de présenter une alternative, de montrer qu'en cas de besoin d'autres solutions sont possibles.

Des projets comme celui-ci ouvrent le regard des personnes qui en prennent connaissance et

montrent que même si des dispositifs emblématiques comme le frigo sont ancrés dans notre

quotidien,  nous pouvons toujours les remettre en question et  tendre vers une évolution plus

respectueuse de l'environnement.

C’est d’ailleurs cet aspect de diffusion qui m’a beaucoup intéressée et que j’ai pu mettre en place

dans mon projet de diplôme. Il agit comme un répertoire des techniques inspirantes de Laponie

suédoise, qui peuvent être réemployées, réadaptées en fonction du territoire en question. On y

retrouve par exemple le principe de la maison de tourbe qui est une cabane surélevée constituée

de trois couches successives d’écorces de bouleau, de rondins de bois et également de tourbe, ce

qui lui donne son nom. L’isolation est donc entièrement vernaculaire et intégrale car elle recouvre

la totalité de l’habitat sans comporter aucun pont thermique. Ce dispositif peut s’avérer essentiel

dans des régions similaires où les saisons révèlent des températures extrêmes afin de combler les

écarts entre l'extérieur et l'intérieur d'un logement. Au-delà de cette technique en particulier, ce

type de découverte invite à chercher dans chaque contexte et culture les systèmes ancestraux qui

ont permis de résoudre les difficultés majeures historiquement rencontrées afin de revenir dessus,

les  faire  évoluer  et  voir  si  elles  pourraient  être  pertinentes  et  re-intégrées  de  manière

contemporaine. Dans ce cas, les pays « développés » ne seraient plus donneurs de leçon mais au

contraire, ils en recevraient aussi dans le sens où nous apprendrions à non pas toujours regarder

vers les productions à venir, associant l'avenir technologique au progrès ultime, mais en prenant le

temps de s'intéresser à tout ce qui a déjà été produit par nos ancêtres. En avançant rapidement

pour toujours obtenir quelque chose de plus performant, nouveau, meilleur, nous ne sommes

jamais revenus sur des techniques ou savoir-faire qui pourraient être aussi des alternatives ou

solutions à des problèmes que nous rencontrons actuellement. Ainsi, l'échange avec ces régions

en  déshérence  pourrait  également  agir  comme  une  conversion  du  regard  sur  nos  propres

territoires, ouvrant un ensemble de nouvelles possibilités quant aux contributions possibles au

développement durable. Ces territoires en déshérence seraient à la fois sources de propositions

inspirantes  et  innovantes  bien  qu'ancestrales,  mais  ils  inciteraient  aussi  à  révéler  la  culture

séculaire de nos propres régions et ce que nous ne voyions plus en elles jusqu'alors.  Nous

pourrions donc ensemble contribuer à la résolution de cette détresse écologique par les différentes

techniques, idées, ou encore traditions provenant de régions aussi bien urbaines que rurales, à la

nature aussi bien préservée que profondément touchée.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 07:22:43, depuis le 216.73.216.170 10/14

Figure 2. Projet Frigo du désert à bord du Nomade des mers, Site internet du Low Tech Lab

rubrique « Les tutos »

Figure 3. Schéma du projet Frigo du désert, Site internet du Low Tech Lab rubrique « Les tutos »



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 07:22:43, depuis le 216.73.216.170 11/14

Figure 4. Maison de tourbe Samie ou « Goahti », Photo personnelle prise à Jukkasjärvi

3. Pour un nouveau rapport aux territoires et
à leurs populations

Finalement, en regardant l’ensemble des écrits et projets menés autour de cette thématique, on se

rend compte de son évolution chronologique et des perspectives qui en découlent. Grâce à des

pionniers comme Victor Papanek, le design a pu devenir une discipline associable à l’écologie et

aux pays en voie de développement et non plus seulement au capitalisme qui aggrave en partie

les difficultés écologiques. Comprendre que le design n’est pas associé à cet ethnocentrisme qui

divise, c’est aussi comprendre que la techno-industrie n’est pas qu’une machine massive qui

pollue  et  fonctionne  à  un  rythme effréné.  On ne  peut  plus  se  permettre  de  faire  une  telle

dichotomie entre l’artisanat et la technologie étant donné que notre quotidien est façonné de cet

environnement dual, l’un n’est pas à diaboliser au profit de l’autre. Tous ces termes sont nuancés

et n’ont pas qu’une définition, ne sous-entendent pas qu'une manière de faire, c’est beaucoup plus

complexe.

Il y a désormais un lien nouveau qui se crée entre le design, un territoire et ses habitants puisque

le design est nourri d’expériences inédites et singulières, ancrées dans une réalité et un contexte

différent  des  habitudes  propres  à  l’occident.  C’est  donc  un  apport  et  un  apprentissage  qui

s’opèrent dans les deux sens de la démarche puisque le design se fait porteur de ces nouvelles

leçons retenues sur place mais il apporte également au territoire et ses habitants une nouvelle

cohésion comme par exemple dans le projet Polyfloss d'Emile de Visscher, cité précédemment. En

introduisant un esprit d'équipe pluridisciplinaire dans le projet, comprenant aussi bien les designers

que  les  locaux,  la  démarche  de  projet  lie  désormais  toutes  ces  personnes  et  invite  à  une

communication  nouvelle,  à  des  comportements  solidaires  et  sources  d'innovation.  Le  design

génère une connexion différente entre eux et une vision tout à fait inédite de la créativité. En effet,

être ouverts, reconnaître et incorporer les leçons que peuvent nous donner les peuples issus des

territoires en déshérence dans le projet revient à les inclure également dans le milieu du design.

Le projet se fait  passerelle entre une pratique quotidienne et une pratique désormais liée au

design.

En s’ouvrant à ces autres cultures et principalement à des cultures qui fonctionnent de façon

frugale, on apprend à faire preuve de discernement
11

 dans tout ce qui nous entoure. Les territoires

en déshérence, comme par exemple ceux où vivent les peuples autochtones, sont de véritables

régulateurs qui pourraient être la clé d’un équilibre dans la création occidentale. Il y a une alliance

indéniable et une collaboration évidente entre nos territoires car nous sommes mutuellement les

solutions aux problèmes de l’autre lorsque nous avons besoin par exemple de ne pas nous

engager dans les voies superficielles du projet de design. En fait, l’hybridation entre la créativité et

les productions de deux territoires différents est source de soulèvement des problématiques et

potentielles solutions écologiques et donc de nouveauté par l’existant. Cette alliance valorise et

encourage la  double  conception et  production.  Or,  ce  mémoire  et  le  voyage d’étude qui  l’a

accompagné m’ont permis de me rendre compte que cette ouverture aux autres cultures peut se

faire de manières multiples et que chacune d’entre elle influence le type de travail qui pourra y être

mené. Un voyage d’observation, comme celui que j’ai effectué auprès des Samis en Laponie

suédoise  peut  être  très  intéressant  dans  la  démarche  car  il  permet  de  se  confronter  à  la

découverte d’un territoire et de ses habitants, mais il ne constitue pas une mission anthropologique

pour autant. C’est exactement cette précision qui aide à comprendre les différentes nuances qui

définissent le rapport au territoire. Il peut être abordé de manières radicalement différentes, et

pourtant ce sont ces approches qui vont donner la teinte du projet et du récit retranscrit. L’action et

les observations retenues ne sont absolument pas similaires entre un projet commandé auquel il

faut apporter une réponse et un voyage d’observation duquel on trouvera l’inspiration pour un

projet  annexe.  Ce  qui  est  regardé  sur  place,  les  échanges  menés  avec  les  locaux,

l’investissement, tout diffère et il est important d’en avoir conscience.

Ce  qui  me  semble  intéressant  dans  le  propos  c’est  justement  de  pouvoir  comprendre



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 07:22:43, depuis le 216.73.216.170 12/14

profondément les peuples qui participent à ce type de projet ainsi que leurs coutumes, l’essence

de leur territoire plutôt que leurs habitudes de façade. C’est l’approche anthropologique du design

qui donnera cette épaisseur et cette réalité au projet de design. D’ailleurs, c’est en ayant mêlé

progressivement l’anthropologie et parfois même l’ethnologie au design dans cette recherche, que

le  mémoire  dans  lequel  j’ai  étayé  ces  propos m’a  permis  de  me rendre  compte  de  ce  qui

m’intéressait vraiment. Lorsque j’oscille entre ces deux disciplines, je m’aperçois que finalement ce

ne sont pas tant les objets qui m’intéressent que les personnes elles-mêmes et leur territoire, ce

qui les mène à la production de ces objets, ces dispositifs, et donc l’anthropologie. Lorsque l’on

parle alors d’hybridation entre les pratiques, entre des principes créatifs multiculturels, cela revient

inévitablement à parler d’hybridation entre l’anthropologie et le design. C’est grâce à cette alliance

que la pratique de design peut aussi devenir un travail de recherche et de création de liens entre

des éléments existants plutôt que de création de nouveauté générée aléatoirement. On peut donc

tout à fait  s’intéresser à des pratiques ancestrales, traditionnelles, ou même contemporaines,

espérer une révolution dans le sens d’un retour à un lien réel à notre environnement tout en

n’ayant pas une posture passéiste, tout cela peut s’inscrire dans une nouveauté redéfinie.

C'est à partir de ces limites et réflexions rencontrées à la suite du mémoire que j'ai fondé mon

sujet de doctorat où je me concentre principalement sur la rencontre transdisciplinaire du design et

de l'anthropologie et sur ce que cette association peut apporter d'un point de vue territorial et

écologique.  Cette  thèse  est  un  moyen  de  faire  converger  les  différents  points  de  vue

d’anthropologues qui traitent du design ainsi que de designers traitant d’anthropologie pour en

faire émerger un terrain commun, le noyau de la discipline. L'objectif est d’étudier et d’analyser

conjointement  les  points  de vue des théoriciens,  praticiens,  designers  et  anthropologues qui

tentent de définir le fonctionnement de l’alliance de l’anthropologie à la pratique de design. C’est

en  entrant  précisément  dans  cette  enquête  qu’il  sera  possible  de  saisir  l’essence  de  cette

association mais aussi de définir la nature exacte de leur relation. Or, aujourd’hui, on remarque

qu’il y a beaucoup plus d’anthropologues qui questionnent les effets du design sur l’anthropologie

que l’inverse, il serait donc intéressant de s’y attacher plus précisément. De plus, les premiers

ouvrages  où  les  noms  d’anthropodesign,  anthropologie  du  design  ou  encore  design

anthropologique sont clairement mentionnés ne remontent qu’au début des années 2010 pour la

plupart. C’est donc un domaine naissant qui n’est encore pas entièrement délimité. En comprenant

le fonctionnement de la discipline-même, il est également pertinent de s’intéresser à la manière

dont  l’anthropodesign agit  sur  le  territoire  auprès de ces designers et  anthropologues qui  le

pratiquent. Réduire le champ d’étude au développement territorial et à l’écologie permettra ainsi de

déceler les effets de cette pratique, les méthodes mises en place pour l’exercer mais aussi les

conclusions qui ont été émises. Cette alliance disciplinaire pourrait alors en partie être le moyen de

montrer et d’assumer la singularité de localités qui composent notre monde global, de faire de

cette  hétérogénéité  une  richesse.  Finalement,  ce  domaine  naissant  peut  être  à  l’origine  de

connaissances et de manières de procéder inédites qui se doivent d’être par la suite diffusées. Il

me semble que cette dimension est d’autant plus importante à traiter que, selon Tim Ingold
12

, le

point  commun  majeur  autour  duquel  convergent  l’anthropologie  et  le  design  est  la  mission

d’éducation, de médiation. Le monde entier devient alors lui-même un terrain d’apprentissage

singulier qui offre à ses visiteurs la possibilité d’apprendre de ses localités.

Bibliographie

Ouvrages

Papanek, Victor, Design for the Real World : Human Ecology and Social, New York, Ed. Pantheon

Books, 1971.

Article

Fétro, Sophie, « Le design comme lieu possible d’une fabrique poétique » dans Objectiver, Saint-

Étienne : Cité du design Éditions, 2017



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 07:22:43, depuis le 216.73.216.170 13/14

Catalogue d’exposition

Vitra Design Museum, 2018, Victor Papanek : The Politics of Design, Catalogue d’exposition (Weil

am Rhein, 29 septembre 2018 au 10 mars 2019), Vienna : Victor J. Papanek Foundation

Thèse & Mémoire

De  Visscher  Emile,  Manufactures  Technophaniques,  Art  et  histoire  de  l’art,  PSL  Research

University, 2018

Mançon Camille, Déshérence Territoriale et Écologie : un retournement des idées préconçues par

le design, [Mémoire de master, Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne], 2020, Disponible sur :

https://ecm.univ-paris1.fr/nuxeo/nxpath/default/memoires/2020/U04/MRD504/2020\_cmancon%40

univ-paris1.fr@view\_documents?tabIds=%3ATAB\_VIEW&conversationId=0NXMAIN1\

Sites Internet

L O W  T E C H  L A B ,  F r i g o  d u  d é s e r t ,  2 0 1 9 ,  D i s p o n i b l e  s u r  :

https:/ /wiki . lowtechlab.org/wiki/Frigo\_du\_désert\  (consulté  en  novembre  2019)

LOW  TECH  LAB,  Nomade  des  mers,  Concarneau,  2015-2021,  Disponible  sur  :

https://lowtechlab.org\  (consulté  en  novembre  2019)

E M I L E  D E  V I S S C H E R ,  P o l y f l o s s ,  P a r i s ,  2 0 1 8 ,  D i s p o n i b l e  s u r  :

https://www.edevisscher.com/poly—-machines.html> (consulté en novembre 2019)

K V A  M A T x ,  P o r t a b l e  l i g h t ,  M e x i q u e ,  2 0 1 7 ,  D i s p o n i b l e  s u r  :

https://inhabitat.com/design-for-the-other-90-  portable-light/?variation=d>  (consulté  en  janvier

2019)

Vidéo

Ingold, Tim, Art and anthropology for a living World [conférence en ligne], Ensad Lab, 29/03/2018

[consultée le 10 février 2020], 1 vidéo, 1h45min

https://www.ensadlab.fr/fr/francais-conference-de-tim-ingold-art-and-anthropology-for-a-living-world

-le-29-mars-2018-a-lensad/

Crédit et légendes

Figure 1. Projet Polyfloss à Madagascar, Site internet d’Emile de Visscher rubrique « Polyfloss » ©

Laboratoire NDAO HANAVAO, The Polyfloss Factory à Antananarivo, avec le soutien de Rubis

Mécénat Cultural Funds et Vitogaz Madagascar, crédits photo : Christophe Machet

Figure 2. Projet Frigo du désert à bord du Nomade des mers, Site internet du Low Tech Lab

rubrique « Les tutos » © Low Tech Lab

Figure 3. Schéma du projet Frigo du désert, Site internet du Low Tech Lab rubrique « Les tutos »

© Low Tech Lab

Figure 4. Maison de tourbe Samie ou « Goahti », Photo personnelle prise à Jukkasjärvi © Camille

Mançon

https://wiki.lowtechlab.org/wiki/Frigo/_du/_désert


© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-09 07:22:43, depuis le 216.73.216.170 14/14

Papanek, Victor, Design pour un monde réel, Paris, Ed. Mercure de France, 1974. 1.

KVA MATx, Portable light, Mexique, 2017, Disponible sur :2.

https://inhabitat.com/design-for-the-other-90- portable-light/?variation=d>, consulté le 20

octobre 2020. 

Papanek, Victor, Design pour un monde réel, op. cit., p. 208-209. 3.

Emile de Visscher, Polyfloss, Paris, 2018, Disponible sur :4.

poly—-machines.html">https://www.edevisscher.com/>poly—-machines.html> (consulté en

novembre 2019) 

Emile de Visscher, Manufactures Technophaniques, thèse en Art et histoire de l’art, PSL5.

Research University, 2018 (non publiée). 

Entretien vidéo mené auprès de Káren-Ann Hurri le 24/03/2020 dans le cadre de mon6.

mémoire, après avoir pris contact avec elle pendant le voyage d’observation à Kiruna, en

Laponie suédoise. 

Entretien écrit mené auprès de Louise-Éline Uzu le 20/03/2020 dans le cadre de mon7.

mémoire 

LOW TECH LAB, Nomade des mers, Concarneau, 2015-2021, Disponible sur :8.

https://lowtechl lab.org, consulté le 20 octobre 2020. 

Entretien téléphonique mené auprès de Pierre-Alain Lévêque le 30/03/2020 dans le cadre9.

du mémoire 

LOW TECH LAB, Frigo du désert, 2019, Disponible sur :10.

https://wiki.lowtechlab.org/wiki/Frigo\_du\_désert, consulté le 20 octobre 2020. 

Voir à ce sujet la contribution de Sophie Fétro à l'ouvrage Objectiver où elle soutient l’arrêt11.

de l’injonction à produire, Fétro, Sophie. « Le design comme lieu possible d’une fabrique

poétique » dans Objectiver, 2017, p. 149-150. 

Ingold, Tim, Art and anthropology for a living World [conférence en ligne], Ensad Lab,12.

29/03/2018 [consultée le 10 février 2020], 1 vidéo, 1h45min 

https://wiki.lowtechlab.org/wiki/Frigo/_du/_désert

