
Design
Arts
Médias

Décentrer le design. Une approche pratique
de la résonance

Christian Perrin

2023-06-19



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 2/21

Professeur de philosophie a ̀ l’ESAA La Martinière - Diderot de Lyon

Résumé

Penser le design a ̀ partir de la re ́sonance, au sens d’Hartmut Rosa, permet de faire droit a ̀ une

conception non instrumentale de la de ́marche de projet. Plusieurs pratiques contemporaines dans

le champ du design proce ̀dent a ̀ un mouvement de de ́centrement que la re ́sonance requiert

comme condition de possibilite ́. Ces pratiques de ́centre ́es s’efforcent d’initier une autre relation au

monde et aux alte ́rite ́s qui l’habitent,  une relation non-alie ́ne ́e qui dessine les contours d’une

anthropologie  alternative.  L’observation  et  l’analyse  de  ce  de ́centrement,  qui  ope ̀re  selon

diffe ́rentes perspectives (de ́s-e ́gocentre ́e, de ́s-ethnocentre ́e, de ́s-anthropocentre ́e), contribuent a ̀
l’élaboration d’une the ́orie critique du design.

Abstract

Thinking of design in terms of resonance, in the sense of Hartmut Rosa, allows us to embrace a

non-instrumental conception of the project process. A number of contemporary practices in the

field  of  design  involve  a  decentering  movement  that  resonance  requires  as  a  condition  of

possibility. These decentered practices strive to initiate a different relationship with the world and

the  otherness  that  inhabits  it,  a  non-alienated  relationship  that  outlines  the  contours  of  an

alternative anthropology. The observation and analysis of this decentering, which operates from

different  perspectives  (de-egocentric,  de-ethnocentric,  de-anthropocentric),  contribute  to  the

development of a critical theory of design.

Introduction

Le texte qui suit trouve son point de départ dans l’intuition d’une convergence étroite entre les

développements récents de la théorie critique chez le philosophe-sociologue Hartmut Rosa et le

mouvement  de  décentrement  auquel  procèdent  certaines  pratiques  contemporaines  dans  le

champ du design. Pour évidente qu’elle soit en première approximation, cette convergence n’en

est pas moins paradoxale :  la résonance,  telle qu’Hartmut Rosa la définit
1

,  constitue, pour la

pensée du design, une exigence à la fois nécessaire et impossible. Le paradoxe n’est toutefois pas

rédhibitoire, comme le montre l’examen des conditions de possibilité de la résonance : si cette

relation est une finalité impossible à assigner ─ car « indisponible » par définition ─, le geste de

décentrement qui la conditionne reste bien un objectif envisageable pour le design. Quelles sont

les pratiques qui opèrent ce décentrement ? En quoi celui-ci consiste-t-il ? Quelle incidence a-t-il

sur nos façons de concevoir la démarche de projet en design ? L’enjeu de ces questions est de

contribuer, à leur manière, à la défense d’une anthropologie de la résonance, une « anthropologie

désanthropocentrée » qui offre une alternative au paradigme dominant (et autocentré) de l’homo

œconomicus
2

.

1. Un design résonnant est-il possible ?

Confronter le design à la question de la résonance soulève d’emblée un paradoxe. D’un côté, on

peut être enclin à penser les pratiques de design comme des activités se déployant, en quelque

sorte nécessairement, sous l’horizon de relations résonantes. Tout « design », quelles que soient

les précautions définitoires dont on entoure ce terme ─ eu égard à sa forte polysémie ainsi qu’à

l’extrême diversité de ses territoires et modalités d’intervention
3

 ─, ne tente-t-il pas d’actualiser, à

tout  le  moins,  certains  «  effets  de  résonance  »,  c’est-à-dire  des  formes  soit  partielles,  soit

approchées, soit atténuées, soit simplement possibles de résonance
4

 ? N’est-ce pas ce qui le

distingue d’une production orientée vers la seule fonctionnalité technique, ou vers le seul profit

économique ? Sans doute le design a-t-il accompagné la tendance des sociétés modernes à la

réification  des êtres  naturels  et  des objets  du quotidien,  à  leur  mise à  disposition,  mais  sa

spécificité ne réside-t-elle pas avant tout dans son aptitude à explorer leurs potentialités sensibles



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 3/21

et affectives, à essayer de tenir,  même modestement,  les « promesses de résonance
5

 » qui

s’annoncent en eux ? Certes, lorsque Hartmut Rosa entreprend de décrire nos relations aux objets

─ premier moment de l’examen qu’il  consacre aux « axes diagonaux
6

 » ─,  ce sont surtout la

peinture et la poésie qu’il évoque (à travers les figures de Cézanne et Rilke) comme exemples

d’activités susceptibles de rendre ces relations à nouveau « parlantes » voire « chantantes »,

mais, étonnamment, il ne convoque pas le design dans son analyse. Cette absence est d’autant

plus surprenante que Rosa met lui-même en garde contre la tentation de réduire la résonance à la

seule enclave artistique, oasis marginale dans un désert de réification :

« Du point de vue de la théorie de la résonance, il est essentiel de comprendre les

relations résonantes aux objets, non pas seulement comme des formes poétiques

singulières d’expérience vécue en marge du monde réel ─ cela reviendrait à en faire

de simples enclaves au sein d’un monde essentiellement muet ou hostile ─,  mais

comme des relations ─ cela reviendrait à en faire de simples enclaves au sein d’un

monde essentiellement muet ou hostile ─, mais comme des relations ─, mais comme

des relations quotidiennes, c’est-à-dire des formes de relation au monde médiées par

les choses dans notre vie quotidienne
7

. »

Faut-il attribuer aux ambivalences du design
8

 la raison de son oubli dans le texte d’Hartmut Rosa ?

Parce qu’il a pour vocation de prendre en charge des pans entiers de nos existences et de nos

environnements quotidiens (objets, espaces, images, matérialités, usages, etc.), le design semble

pourtant un média particulièrement approprié au désenclavement de la résonance ─ et à son

extension  hors  des  sphères  artistique  et  poétique.  Si  l’on  accepte  en  outre  cette  première

proposition d’un design concerné, dans son principe même, par les relations de résonance, il

s’ensuit que ce dernier ne peut pas être indifférent à toute visée éthique, puisque, selon Hartmut

Rosa, la résonance est porteuse d’« évaluations fortes
9

 », c’est-à-dire de valeurs afférentes aux

conduites et aux attitudes qui revêtent une importance marquée pour les sujets du point de vue de

leurs conceptions du bien et de leurs aspirations à la « vie bonne ». Le design, pour être résonant

─ ou plutôt, pour ne pas rendre toute résonance impossible ─, se doit d’inscrire sa démarche dans

une perspective conforme à ces évaluations.

D’un autre côté, la convergence entre les pratiques de design et les relations de résonance semble

aussitôt contredite par l’impossibilité principielle de voir dans les secondes une finalité assignable

aux premières. En raison de son caractère d’indisponibilité, la résonance ne constitue pas un

concept strictement « opératoire » pour le design, c’est-à-dire un concept qui puisse s’attribuer au

résultat  d’une  suite  d’opérations  rationnelles  prises  en  un  sens  instrumental
10

.  Les  concepts

d’ergonomie et d’affordance, par exemple, peuvent être appelés opératoires dans la mesure où ils

permettent de qualifier les propriétés relationnelles d’un objet, en tant que produit d’une série

d’opérations  déterminées.  Ainsi,  il  est  possible  de  mettre  en  évidence  les  «  chaînes

opératoires
11

 » qui aboutissent à la production d’outils ayant des qualités ergonomiques et/ou

affordantes. Mais on ne peut pas produire de cette manière un objet ou un dispositif quelconque

qui aurait la propriété d’être relationnellement résonant. En effet, la condition d’indisponibilité de la

résonance  implique  que  sa  survenue  est  toujours  incertaine  ;  c’est  une  relation  aléatoire,

imprévisible,  non-maîtrisable,  qui  ne  peut  se  déduire  d’aucun  calcul  préalable  ni  d’aucune

détermination a priori  par des moyens rationnels,  si  bien que toute conception opératoire ou

instrumentale de la résonance est par définition aporétique.

Bien plus, l’indisponibilité de la résonance ne veut pas seulement dire que son apparition est

indéterminée : elle signifie surtout que cette relation est d’autant moins probable qu’elle a été

activement poursuivie. S’efforcer de l’atteindre par un acte de la volonté, c’est diminuer ipso facto

les chances d’y parvenir, à proportion des efforts que nous aurons déployés dans ce sens. Il en va

de même lorsque l’attente de résonance est excessive ─ pensons par exemple aux concerts qui

nous ont déçus, justement, parce qu’« on en attendait trop » :



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 4/21

« La surcharge d’attentes de résonance semble de fait un obstacle assuré à leur

réalisation.  À vouloir  contrôler  toutes les  conditions et  parer  à  toute  perturbation

éventuelle, on entrave paradoxalement l’état de résonance dispositionnelle puisque

l’on adopte dès lors un mode de relation muette au monde qui cherche à rendre la

résonance disponible
12

. »

Toute relation de résonance nous met en présence d’altérités : d’autres humains, d’autres vivants,

d’autres êtres, naturels ou artificiels. Or nous ne pouvons nous rapporter à ces altérités comme à

des biens ou des ressources dont il nous serait loisible de disposer, qui s’offriraient sans limite à

nos désirs et nos projets individuels ou collectifs ; si c’était le cas, elles n’auraient pas d’existence

propre, elles perdraient leur caractère d’« altérité » ; et nous n’aurions plus la possibilité d’entrer en

résonance avec elles
13

. Pour qu’une résonance survienne, il faut qu’elle puisse ne pas survenir,

que l’altérité rencontrée ait la possibilité de se dérober à la rencontre, qu’elle ne soit pas, donc,

disponible. C’est pourquoi la résonance comporte toujours un élément de surprise ; elle ne peut

émerger que par surcroît, alors même qu’on ne l’attendait pas, ou qu’un doute planait sur son

accomplissement.  Sa  contingence lui  est  nécessaire,  à  l’instar  de  l’événement
14

 avec  lequel

cependant elle ne se confond pas. Mais comment une réalité aussi insaisissable, qui déjoue ou

« déroute
15

 »  toutes  nos  anticipations,  pourrait-elle  donner  lieu  à  une pratique de  design  ?

L’expression « design résonant » n’est-elle pas à la fois pléonastique et contradictoire ?

La  structure  intentionnelle  très  particulière  de  la  relation  de  résonance,  son  double  statut

inévitable-inassignable ─ c’est-à-dire le fait qu’elle s’offre à nous, simultanément, comme ce vers

quoi l’on ne peut pas ne pas tendre mais sans pouvoir en faire l’objet d’une visée explicite ─, prend

une tournure problématique dans le cas de l’activité de projet qu’est le design. Quelle forme un

projet de design doit-il revêtir pour qu’une relation de résonance puisse en résulter ? La question

est indécidable. Une issue semble néanmoins se dessiner lorsqu’on se penche sur les conditions

de possibilité  de  la  relation,  conditions  qui  pourraient  nous  inciter  à  concevoir  autrement  la

démarche même du projet.

Hartmut Rosa met souvent en avant quatre conditions principales de la résonance : un contact,

une réponse, une transformation, une indisponibilité
16

. Si l’on affine la description, le phénomène

est à la fois : 1/ processuel (la résonance prend du temps) ; 2/ relationnel (c’est une « relation au

monde ») ; 3/ réciproque (elle consiste dans une interaction mêlant affections et émotions) ; 4/

responsif (quelque chose en l’autre répond à mon action sur lui) ; 5/ transformatif (cette action de

l’un sur l’autre entraîne une transformation de chacun d’eux) ; 6/ hasardeux (l’indisponibilité de la

résonance est du même ordre que le hasard de la rencontre
17

). Or aucune de ces conditions ne

pourrait voir le jour si le sujet n’était déjà lui-même dans une posture de décentrement, c’est-à-dire

ouvert, d’une façon ou d’une autre, sur l’altérité qui se présente à lui ─ ce qui l’expose à certains

risques. Mon hypothèse est que ce décentrement est un prérequis fondamental pour les conditions

de possibilité de la résonance : une résonance n’est possible que si la relation prend le pas sur le

sujet de la relation, si ce dernier suspend sa tendance à l’autocentration ─ qui est la forme la plus

fréquente de son rapport à soi dans les sociétés individualistes ─ pour se laisser atteindre par la

présence « parlante » des altérités rencontrées (êtres humains, paysages, objets du quotidien,

animaux, œuvres d’art, etc.) La résonance peut alors se définir : l’expérience heureuse d’une

relation décentrée à une (ou des) altérité(s).

Mais  cela  signifie  que cette  notion a  la  particularité  d’être  à  la  fois  éthique et  relationnelle.

Précisons ce point. Les notions éthiques traditionnelles qui peuvent apparaître à certains égards

comme des notions concurrentes à celle de résonance ─ le contentement, le plaisir, le bonheur, la

joie,  la  félicité,  la  béatitude,  etc.  ─ ne sont  pas en elles-mêmes relationnelles
18

.  Sans doute

naissent-elles toujours dans des contextes marqués plus ou moins par l’existence de relations, soit

entre des sujets qui interagissent, soit entre un sujet et les objets de son environnement. Mais en

tant  qu’elles  désignent  des  tonalités  affectives  vécues  par  l’individu,  elles  se  prédiquent

directement du sujet : « je suis joyeux », « je connais un état de félicité », « je nage dans la

béatitude », etc. Il s’agit de notions intransitives
19

. Au contraire, un usage intransitif de la notion de

résonance serait foncièrement incomplet, et, par conséquent, dépourvu de sens. L’énoncé : « je



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 5/21

suis résonant » n’est pas logiquement correct (pas plus que : « Socrate est identique
20

 »). La forme

logique de l’énoncé est donc : « je suis résonant avec [quelque chose] ». Il n’y a de résonance que

dans une relation avec ou à un autre
21

.

Symétriquement,  les  notions  relationnelles  qui  s’apparentent  de  près  ou  de  loin  à  celle  de

résonance ─ interaction,  connexion,  interdépendance,  appartenance,  influence,  etc.  ─,  restent

neutres en elles-mêmes, sans caractérisation éthique, c’est-à-dire indéterminées du point de vue

de la « vie bonne ». Même l’idée de « rencontre », lorsqu’on l’envisage sous un angle éthique,

n’est ni positive ni négative ; la relation qu’elle établit entre les êtres est d’ordre fonctionnel et ne

préjuge d’aucune espèce d’axiologie
22

. La résonance permet d’introduire une dimension éthique

que les  notions  relationnelles  qui  lui  sont  proches ne possèdent  pas  ;  et  elle  implique une

perspective relationnelle qui fait défaut aux autres notions éthiques orientées vers la « vie bonne ».

Bref, c’est l’originalité et l’intérêt de la notion de résonance d’être en même temps pleinement

éthique et radicalement relationnelle. Mais c’est aussi ce qui rend sa traduction délicate en termes

de méthodologie ou d’épistémologie du design.

2. Figures et pratiques du décentrement

L’hypothèse consiste donc à faire dépendre la relation de résonance d’un geste inaugural de

décentrement. Certes, la question n’est pas de savoir si celui-ci est premier dans l’ontologie des

rapports entre le sujet et le monde, si la subjectivité est « toujours-déjà » entrelacée à une altérité

qui lui donne sens ou s’il faut postuler, à l’inverse, une « sphère du moi monadique » autocentrée

et autonome
23

. L’hypothèse n’est pas métaphysique, mais « anthropologique » : elle prend acte,

avec Hartmut Rosa, des formes avancées d’aliénation au sein des sociétés de la « modernité

tardive
24

 »  ;  si,  comme le  démontre  Rosa,  l’aliénation  compromet  l’émergence  de  relations

résonantes au monde, c’est d’abord et surtout parce qu’elle rend improbable (voire impossible) le

décentrement du sujet et son ouverture sur l’altérité.

En quel sens faut-il entendre ce concept de décentrement ? Comme un écart, un décalage, une

déviation, une bifurcation, une « déclinaison », un clinamen, etc. ?  Par rapport à quelle(s) sorte(s)

de « centre » opère-t-il  son déplacement
25

 ? Quelles pratiques de design peuvent être dites

« décentrées » ? Et en quoi le sont-elles ? A contrario, que pourrait signifier l’idée d’un design

« autocentré » ? A quelle conception de la démarche de projet correspond-il  ? Quelle autre

conception peut-on lui opposer ?

Le terme « centre » vient du latin centrum,  emprunté au grec kéntron  (κέυτρου) qui désigne

l’« aiguillon », la « pointe du compas », sa branche fixe que l’on pique en un point déterminé à

partir duquel et autour duquel un cercle est tracé. L’idée commune aux nombreuses définitions du

centre  ─  géométrique,  géographique,  urbanistique,  politique,  organique,  etc.
26

 ─  suppose

l’instauration d’une périphérie comme ensemble de points tenus à distance dans un « autour » ou

un « pourtour » qui tire sa consistance et sa raison d’être de ses relations au centre, lequel se

trouve, de son côté, en position médiane, « au milieu » de l’espace (ou du temps) défini par cet

ensemble. Mais, bien entendu, le centre lui-même n’est tel que par rapport à la périphérie qui se

subordonne à lui  en une sorte  d’aller-retour,  partant  de lui  et  revenant  à  lui  ─ mouvements

centrifuges et centripètes. Sans elle, le centre serait comme un roi sans sujet ni royaume (et donc

pas du tout un roi). Le « dé-centrement » signifie alors, pour le centre, une perte de priorité ou

d’antériorité, et, pour la périphérie, un mouvement de dissémination ou de morcellement ─ de

« vaporisation » dirait Baudelaire
27

 ─, les points qui la composent étant toujours susceptibles de se

recomposer ailleurs sous d’autres formes.  Avant  de nous arrêter  sur  les diverses figures du

décentrement, examinons brièvement les types possibles de centration.

2.1 Typologie relationnelle

Plusieurs types de rapport au centre sont identifiables : moniste, dualiste, pluraliste. Selon un

modèle moniste (ou monocentré), un seul terme de la relation entre le sujet et le monde, entre le

moi et l’autre, peut occuper une position centrale exclusive. C’est le cas typique (ou « idéal-



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 6/21

typique ») de l’homo œconomicus qui envisage toutes ses relations au monde et aux êtres qui le

peuplent, humains et non-humains, du point de vue autocentré de la maximisation de son intérêt

privé
28

. Mais une centration sur l’autre est également possible, un type allocentré
29

 qui revêt deux

formes principales : soit cet autre se définit en tant qu’être « sentient » et l’attitude qui lui accorde

un rôle central dans la relation d’échange correspond à la notion classique d’altruisme, qu’il soit

sacrificiel ou non
30

 ; soit l’autre en question est un être non-sentient, donc non-vivant (artificiel ou

naturel), et l’attitude qui se rapporte à lui peut se comprendre grâce à un concept comme celui

d’aura
31

 ─ pas si éloigné d’ailleurs de celui d’objet magique. L’aura permet de qualifier un type de

relation à l’altérité, souvent banale (une chaîne montagneuse à l’horizon, la branche d’un arbre

projetant son ombre...), qui fait de cette dernière une polarité irradiante, un foyer rayonnant vers

l’extérieur. Pour autant, même si l’expérience de l’aura ouvre une voie diamétralement opposée à

celle de l’autocentration du sujet, et bien que Rosa reconnaisse en elle une indisponibilité foncière

qui la rapproche d’une relation résonante
32

, elle n’est pas de même nature que la résonance :

l’aura nous recentre sur l’objet de la relation davantage que sur la relation à l’objet
33

. Autrement dit,

le décentrement du sujet requis par la notion de résonance ne peut pas consister dans une simple

centration sur l’objet ─ l’aura relève bien, en ce sens, d’une forme monocentrée de l’expérience de

l’autre.

Le  modèle  dualiste  trouve  une  illustration  exemplaire  dans  la  théorie  de  la  «  rencontre

individuante » élaborée par Baptiste Morizot sur la base d’une interprétation de la pensée de

Simondon
34

. En tant que processus sans cesse recommencé, l’individu n’est pas individué une fois

pour  toutes,  mais  en  voie  d’individuation  selon  des  trajectoires  multiples  et  des  rencontres

imprédictibles. Une rencontre n’est véritablement individuante que lorsque la « métastabilité »

dans le sujet, ou la part d’irrésolu en lui capable d’être transformée (informée), entre en contact, de

façon essentiellement hasardeuse, avec une singularité présente au sein du monde ou chez un

autre sujet, une « saillance relationnelle » porteuse d’information et propre à réagencer la vie

psychique de l’individu sous ses aspects affectifs, perceptifs, cognitifs, etc. :

« Les êtres qui se rencontrent sont déjà en partie individués, mais ce n’est qu’à l’égard

de ce qui n’est pas individué en eux, de ce qui est non résolu, qu’il y a à proprement

parler rencontre. [...] ce n’est jamais un individu qu’un être rencontre, mais ce qui en

cet individu est susceptible de fonctionner comme singularité, compatible avec la part

d’irrésolu de l’être pris dans la rencontre
35

. »

Les sujets d’une rencontre individuante (mais il en va de même entre un sujet et une œuvre d’art,

entre un organisme et son milieu de vie, entre un objet technique et son milieu technique) sont

conduits  à  s’individuer  ensemble,  respectivement  et  réciproquement,  à  se  co-individuer  :  la

rencontre  suppose  l’existence  de  deux  centres  distincts  en  étroite  interaction.  Le  caractère

hasardeux de leur mise en relation est le signe de son indisponibilité, ce qui fait de la rencontre

une notion proche de celles d’aura et de résonance. Toutefois, la rencontre individuante diffère de

la relation résonante sur plusieurs points. 1) En général, la rencontre a une signification liminaire

(un parfum de « première fois ») que ne possède pas la résonance : sauf en un sens poétique, il

est difficile d’affirmer que l’on « rencontre » une œuvre musicale dont on connaît par cœur les

moindres  détails,  mais  rien  n’empêche de  résonner  encore  à  son  contact,  même après  de

nombreuses écoutes. 2) La résonance, parce qu’elle est heureuse, cherche à se répéter ; lorsque

nous faisons l’expérience d’une relation résonante, ordinaire ou rare, nous espérons qu’elle se

reproduira ; nous œuvrons plus ou moins consciemment à son retour. La résonance est une

relation  qui  aspire  au  lien,  davantage  que  la  rencontre  qui  n’implique  pas  ce  genre  de

consolidations ─ à moins, précisément, qu’elle s’avère résonante... 3) Alors qu’il entre dans la

définition même de la résonance de contribuer à l’instauration de la « vie bonne », il arrive que

certaines rencontres soient malheureuses ;  on parle de « mauvaises rencontres », mais une

« mauvaise résonance » serait, pour Rosa, une contradiction dans les termes.

Enfin, le modèle pluraliste désigne un type complexe de relations qui constitue, non une rencontre

duelle, mais des formes relationnelles démultipliées entre des êtres pouvant incarner différents



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 7/21

centres ─ successivement ou simultanément
36

. Si l’on reprend l’exemple du concert, les points de

centration pourront ainsi concerner : les interactions entre les musiciens, ou les relations entre ces

musiciens  et  leurs  instruments  respectifs,  ou  entre  la  musique  produite  au  moyen  de  ces

instruments et les propriétés acoustiques de l’espace dans lequel elle est produite et écoutée, ou

entre  cette  musique  et  la  réceptivité  des  personnes  qui  composent  le  public,  ou  entre  les

personnes du public et le lieu du concert qui les prédispose à adopter un type d’écoute plutôt qu’un

autre, etc. Difficile de dire ce qui « fait centre » ici : les termes en présence ? les relations entre

ces termes ? les relations entre ces relations
37

 ? Dans une telle configuration, la position du centre

est toujours plurielle et changeante. D’ailleurs, il n’est pas certain que la complexité des relations

suffise à l’émergence d’une situation résonante ; d’autres paramètres sont susceptibles d’intervenir

(la qualité, l’intensité, la densité, la tonalité affective, etc.) ; et aucun d’eux n’est une condition

nécessaire  et/ou  suffisante  de  la  résonance  ─  tout  au  plus  constituent-ils  des  «  conditions

favorisantes » ou facilitantes. Quoi qu’il en soit, ce troisième modèle n’oriente pas le sujet sur une

altérité isolée simplement là-devant, comme un « ob-jet » lui faisant face dans un vis-à-vis frontal

et univoque. Car ce sur quoi le sujet s’ouvre n’est pas un autre en particulier, mais plutôt « de

l’autre » en général, ou un potentiel d’altérité multiple par rapport auquel le sujet n’a rien de

central. Mais alors la question se pose de savoir si l’on a affaire ici à une dissipation des centres et

des polarités, à leur effacement progressif dans une « ambiance » globale et englobante, de telle

sorte qu’un paradigme ambianciel se substituerait aux modèles relationnels précédents, ou si, au

contraire, la perspective d’une théorie du design ne doit pas nous inciter à maintenir « en vue » ─
sans pouvoir le « viser » ─ tout l’horizon des relations de résonance.

2.2 Décentrement, acentrement, recentrement

Que toute relation de résonance présuppose un geste de décentrement qui la conditionne ne veut

pas dire que tout geste de décentrement conduise à une relation de résonance au sens d’Hartmut

Rosa. Certains décentrements sont indifférents à cet égard ─ et éliminent dans la foulée toute idée

de centre et de relation. Cette forme « acentrée » est bien représentée par le concept d’ambiance

tel qu’il a été analysé par Bruce Bégout.

L’ambiance selon Bégout est une réalité affective qui se situe au-delà ou en-deçà de la dualité

sujet-objet. Elle ne se comprend ni comme une projection de l’intériorité subjective en direction du

monde, ni comme une introjection de l’extériorité objective par la conscience : elle échappe au

régime de la « jection » (ni sujet, ni objet, ni projet) et doit être pensée selon une logique pré-

dualiste de la « mersion » ; car même si elle réunit les deux pôles (subjectif et objectif, dedans et

dehors, sentant et senti), l’ambiance est « autochtone
38

 » et antérieure à leurs différences, les

rendant tout deux possibles. En définissant les phénomènes ambianciels du seul point de vue

« mersif », Bruce Bégout en vient logiquement à affirmer l’impossibilité pour tout projet, en design

comme en art, de créer une ambiance :

« Toute idée de projection doit  être extirpée de l’expérience des ambiances.  [...]

L’ambiance comme l’événement s’opposent ontologiquement à tout projet
39

. »

La tonalité affective dont chaque ambiance est porteuse n’est pas quelque chose que l’on pourrait

produire d’une façon intentionnelle ; elle ne se conforme jamais, selon Bégout, à ce qui avait été

visé en la produisant. Certes, on peut toujours tenter de créer des ambiances :

« Mais il se peut que la tonalité affective ne se manifeste pas ou que, lorsqu’elle se

manifeste, elle soit tout à fait autre que celle qui était attendue
40

. »

Nous sommes donc une nouvelle fois confrontés à un concept qui inclut, dans sa définition même,

une  contingence  fondamentale,  une  indisponibilité  d’essence.  L’ambiance,  la  rencontre

individuante, la résonance ─ comme l’aura avant elles ─ ont un statut problématique vis-à-vis du



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 8/21

« faire » et de l’idée de poïésis
41

. Mais cela condamne-t-il par avance tout projet qui les prendrait

pour  fin  ?  C’est  ce  que  soutient  Bruce  Bégout,  du  moins  en  ce  qui  concerne  le  concept

d’ambiance ; il juge sévèrement le « design atmosphérique » qui prétend « programmer » les

ambiances, illusion à la racine de toute « atmo-poïétique » ─ ce qui condamne également l’« art

immersif » dans son ensemble
42

. Bruce Bégout va plus loin en rejetant le modèle relationnel en

tant que tel : la pensée de l’ambiance serait « irrelationniste
43

 ». C’est le point sur lequel il se

sépare explicitement d’Hartmut Rosa (à qui il reproche son ancrage dans le relationnisme
44

). La

proximité  entre  ambiance  et  résonance  n’est  ainsi  qu’apparente.  Or  c’est  précisément  cette

dimension relationnelle qui fait de la résonance un concept fécond pour la théorie du design ─ plus

fécond peut-être que celui d’ambiance. Comme le soulignait déjà Laszlo Moholy-Nagy : « Faire du

design, c’est penser en termes de relations
45

 ».

Plusieurs remarques s’imposent. a) Cantonner la définition du projet en design à une sorte de

« programmation » (c’est-à-dire une planification intégrale) est sans doute réducteur. Une théorie

du design se déployant à partir de la résonance a justement pour enjeu de défendre un concept de

«  projet  »  qui  fasse  droit  à  d’autres  modes  de  rapports  au  monde ─  à  des  rapports  non-

programmatiques, non-instrumentaux, non-prométhéens ─, ce qui permet de comprendre que le

modèle « projectif » n’est pas nécessairement de l’ordre du contrôle et de la domination. b) Les

expressions « design atmosphérique » ou « air design » ne sont pas explicitées par Bruce Bégout

et leur condamnation de principe ne va pas de soi : on pourrait faire valoir le fait que des artistes et

des designers parviennent bel et bien, non seulement à créer des ambiances, mais à les créer

conformément aux intentions qui étaient les leurs en commençant (savoir ensuite si ces créations

sont réussies ou non est une autre question
46

). S’il y a une certaine indisponibilité de l’ambiance

par rapport au projet qui entreprend de la créer, elle n’a rien d’absolu. c) Ajoutons que les modèles

ambianciel et relationnel ne sont pas exclusifs. La proposition : « En musique, tout est ambiance »,

et la proposition : « En musique, tout est relation », sont vraies l’une et l’autre, comme deux

aspects renvoyant à deux façons de percevoir une seule et même réalité (à l’instar du fameux

« canard-lapin »).  d)  Enfin,  il  faut  rappeler que le concept de résonance a pour fonction de

répondre à celui d’aliénation dont il n’est jamais tout à fait dissociable. La pensée de la résonance

s’inscrit dans la tradition post-marxienne de la théorie critique pour laquelle la « séparation » entre

la conscience et le monde (et, par suite, leur relation) possède une historicité incompressible
47

.

Autrement dit, dans les conditions matérielles définies par le capitalisme tardif, le sujet est déjà

séparé : du monde, des autres, de lui-même
48

.

L’absence de centre caractéristique des phénomènes ambianciels constitue une première forme

de décentrement, mais dans la mesure où elle exclut toute dimension relationnelle, elle ne peut

donner lieu à aucune sorte de résonance. Le décentrement qui rend possible la relation résonante

n’est donc pas synonyme d’acentrement en ce sens. La solution réside-t-elle alors dans l’attitude

décentrée du designer au service d’un design « centré sur l’utilisateur
49

 » ?

Bien que d’apparence généreuse, les démarches « centrées utilisateur » n’en restent pas moins

équivoques. On définit habituellement ce type d’approches par le fait de prendre en compte, à

chaque étape d’un projet, les besoins et les attentes des utilisateurs au lieu de leur imposer des

modalités d’utilisation conçues sans eux par les designers. Cette façon de faire se heurte toutefois

à deux écueils symétriques, ou, plus exactement, elle risque de se heurter au second écueil en

tentant  de surmonter  le  premier.  D’une part,  on peut  trouver  en effet  légitime la  volonté de

décentrer  ou d’écarter  la  position d’un concepteur  surplombant  et  héroïque qui,  sachant  (ou

croyant savoir) mieux que les autres ce qui est bon pour eux, leur dicte sa vision unilatérale
50

.

Mais, d’autre part, le fait de centrer la démarche sur les attentes des utilisateurs sous-entend que

ces derniers sont forcément les mieux placés pour savoir ce qui leur convient. Or cela soulève

d’évidentes  objections
51

.  L’un  des  risques  auxquels  s’exposent  les  conceptions  «  centrées

utilisateur » est d’enfermer les individus dans leurs particularismes sans leur offrir la possibilité de

se tourner vers une altérité véritable (possibilité qu’ils sont bien sûr en droit de refuser). Dans le

domaine numérique, par exemple, c’est le phénomène bien connu des biais de confirmation induits

par l’« effet bulle » (repérable dans les fils d’actualité personnalisés des réseaux sociaux ou les

systèmes de recommandations des sites hébergeurs de contenus). En cherchant à éviter l’écueil



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 9/21

d’une posture autocentrée du designer, le décentrement aboutit à un recentrement idiosyncrasique

sur l’utilisateur. Si bien que, d’une autocentration à l’autre, c’est toujours l’altérité qui est manquée.

Cette double aporie suggère que la question de savoir « ce qui convient le mieux » ne peut se

décider  que  d’une  manière  processuelle  et  participative  ─  ou  contributive  ─  en  engageant

véritablement les protagonistes
52

.

Une  autre  limite,  souvent  observée,  apparaît  dans  le  réductionnisme  inhérent  à  la  notion

d’« utilisateur » ─ qui ramène aux seules fonctionnalité et « utilisabilité » les relations toujours

protéiformes des individus aux objets du design. On peut alors souhaiter ouvrir l’éventail  des

dimensions humaines en recourant à une expression comme celle d’« expérience utilisateur
53

 ».

Ce qui ne résout pas le problème mais au contraire l’exacerbe, puisqu’on suscite ce faisant une

relation vécue magiquement à des objets dont la technicité propre est invisibilisée
54

 ; on risque

ainsi de renforcer l’égocentrisme de l’individu ou l’autocentration du sujet sur ses ressentis ─
bloquant par-là, en langage simondonien, toute possibilité d’individuation. Comme Anthony Masure

l’a  remarqué,  les  approches  qui  se  focalisent  sur  l’expérience  des  usagers  en  matière  de

technologies numériques ne favorisent pas la rencontre avec l’altérité de la machine ; elles ne

favorisent pas non plus la survenue d’une relation de résonance ─ à l’inverse d’une conception

« appareillée » au sens de Pierre-Damien Huyghe
55

. Faut-il en conclure, avec Anthony Masure, à

la nécessité d’un « design acentré
56

 » ? Apportons quelques nuances. On a vu que toutes les

formes d’acentrement ne donnent pas lieu à l’émergence de relations résonantes (c’était le cas

des phénomènes ambianciels). D’un autre côté, il n’est pas du tout exclu que certains types de

centration autorisent voire facilitent la naissance de ces relations (c’est le cas des rencontres

individuantes lorsqu’elles sont heureuses). Par conséquent, si l’on essaye de penser le design à

partir de la résonance, il importe peu qu’on l’envisage ou non comme « acentré » : seule compte la

relation qu’il met en œuvre ; si tant est que l’idée de centre soit encore ici pertinente, c’est sur cette

relation à l’altérité qu’elle doit porter.

Ni l’acentrement ambianciel ni le recentrement expérienciel ne permettent l’émergence de relations

résonantes. Ces deux figures ne proposent que des ersatz de résonance, puisque, à chaque fois,

la relation même est recouverte : soit par une ambiance qui la dissout, soit par une expérience qui

l’invisibilise.  Il  faut donc chercher ailleurs ─ dans d’autres pratiques de design ─ le geste de

décentrement qui rend possible la résonance.

2.3 Quelques pratiques décentrées du design

Une aspiration au décentrement se fait jour dans plusieurs pratiques contemporaines ─ en lien

étroit avec des visées éthiques et politiques fortes ─ selon trois perspectives principales : dés-

égocentrée, dés-ethnocentrée, dés-anthropocentrée. Ces trois perspectives s’opposent aux figures

de l’aliénation évoquées plus haut, c’est-à-dire à la séparation du sujet d’avec le monde, d’avec les

autres, d’avec lui-même
57

. De manière schématique
58

, la perspective dés-égocentrée trouve des

exemples féconds dans certaines formes de design collaboratif ou dans l’« art en commun ». La

perspective dés-ethnocentrée renvoie au design décolonial,  mais aussi sans doute à certains

aspects du design social. Quant à la perspective dés-anthropocentrée, elle se déploie surtout du

côté de l’éco-design et du design avec les vivants non-humains. Certes, il serait naïf de penser

que ces pratiques constituent, en soi, des formes éthiques parfaitement abouties, ou les gages a

priori d’une relation à l’altérité permettant la survenue de la résonance. Disons simplement qu’en

raison du décentrement auquel  elles procèdent,  elles semblent  en mesure de favoriser cette

dernière, ou du moins de ne pas exclure sa possibilité. Outre le décentrement, un point crucial qui

caractérise les pratiques précédentes est le fait qu’elles invitent à penser le design, non pas à

partir de l’industrie, ni à partir de l’art, ni même de leurs rapports complexes et ambigus, mais à

partir du monde, ou plutôt, de notre relation aux altérités présentes au sein du monde ─ aux êtres

et aux choses, aux lieux et aux milieux, aux autres et à nous-mêmes
59

. C’est bien cette relation qui

est  hautement  problématique  (pour  ne  pas  dire  catastrophique)  dans  les  sociétés  de  la

« modernité tardive », chaque nouvel accès au monde se transformant aussitôt en un nouveau

point d’agression
60

.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 10/21

Sans prétendre à l’exhaustivité, il est possible de donner un rapide aperçu de la façon dont les

pratiques évoquées ci-dessus s’articulent à la question du décentrement tel qu’il est requis par la

relation  de résonance.  Les  expressions  de «  design  collaboratif  »  et  «  design  participatif  »

concernent les activités qui sollicitent, dans la démarche de projet, soit d’autres spécialistes que

les designers, soit les usagers eux-mêmes appelés à participer au processus de conception. La

nature de cette participation peut prêter le flanc à la critique (une critique qui recoupe en partie

celle du design « centré utilisateur »). Ludovic Duhem a mis en évidence l’instrumentalisation dont

le co-design fait l’objet lorsqu’il se subordonne à des fins mercantiles et consuméristes
61

, happé

par le dispositif de captation et d’enrôlement d’une gouvernementalité entrepreneuriale
62

 toujours

soucieuse de se rendre désirable auprès de ses « cibles ». Mais la critique n’invalide pas le

principe  de  participation  en  tant  que  tel.  Au  contraire,  Duhem  a  insisté  sur  la  nécessaire

« réflexivité critique » et sur l’impératif d’autonomie réelle des participants durant le processus

collaboratif, selon un canevas « mésopolitique », au sens de politique des milieux. Si l’on traduit

ces idées du point de vue de la résonance, cela veut dire que le dés-égocentrement se dédouble :

il ne suffit pas de décentrer le designer, il faut aussi décentrer l’usager ; et engager l’un et l’autre

dans une attitude dialogique au cours de laquelle (et grâce à laquelle) chacun doit être capable de

questionner ses attentes et d’entendre celles des autres, afin de parvenir, comme dit Duhem, à

« prendre part », à « apporter et recevoir une part ».

Cet aspect rappelle la proposition d’Hartmut Rosa (proche sur ce point d’Habermas) pour une

redéfinition du « bien commun » comme relation de résonance : « [autrement dit] comme une

relation fondée sur la capacité, la volonté et la pratique d’écouter et de répondre d’une manière : a)

autotransformatrice, et b) imprévisible et ouverte
63

 ». C’est pourquoi le co-design en tant que

pratique de conception participative ─ avec les usagers et pour l’amélioration de leurs conditions

de vie ─ doit pouvoir adopter la forme d’un dialogue efficient (suivi d’effets) et orienté vers la « vie

bonne ». La relation de résonance présuppose une entente réciproque qui ne peut se déployer

que  si  la  collaboration  s’écarte,  un  tant  soit  peu,  des  finalités  d’ordre  économique  (et  des

technologies du management), et qui ne débouche pas non plus sur une parole « à l’unisson » :

elle  relève  plutôt,  pour  prolonger  la  métaphore  musicale,  de  processus  contrapuntiques  ou

polyphoniques, c’est-à-dire de la composition de deux ou plusieurs lignes mélodiques dans une

figure cohérente qui les rassemble sans les annuler. Ainsi, la résonance n’est pas nécessairement

« harmonieuse », au sens où elle n’exclut pas les dissonances et les désaccords, même si elle

demeure toujours « harmonique », au sens où elle concilie des lignes indépendantes au sein d’une

même composition
64

.  Mais  cela  implique  qu’on  élargisse  le  travail  du  designer  à  celui  d’un

diplomate en capacité d’entendre, justement, et de traduire les intérêts en jeu dans l’élaboration

d’un projet commun
65

. Une piste se dessine ici du côté du design des politiques publiques et

d’associations comme, par exemple, La 27
e

 Région qui s’efforce (depuis une quinzaine d’années

environ) de promouvoir une « citoyenneté augmentée », c’est-à-dire participative
66

. Dans un autre

domaine, la pratique de l’« art en commun », au sens où Estelle Zhong Mengual l’a défendue, fait

écho à ce type d’approches dont les enjeux démocratiques sont clairement revendiqués
67

.

La perspective dés-ethnocentrée  apparaît  surtout dans les pratiques de design que l’on peut

qualifier de « décoloniales
68

 » ─ voire de « postcoloniales ». L’intérêt d’une telle perspective pour la

question de la résonance réside dans le fait qu’elle présuppose un décentrement culturel, non pas

seulement du designer, ou de l’usager, mais également de celui qui entreprend de faire la théorie

de  leur  rapport.  Même  si  l’on  sait  que  les  catégories  de  pensée  avec  lesquelles  nous

appréhendons le champ du design s’inscrivent dans une culture toujours située (sur les plans

historiques, linguistiques, sociologiques, etc.), l’analyse critique à laquelle il est légitime de les

soumettre ne s’accomplit  vraiment qu’à partir du « regard éloigné » dont parlait  Claude Lévi-

Strauss à propos de l’ethnologie
69

. Ce décentrement du regard permet par exemple de mieux saisir

les  limites  d’une  notion  comme celle  d’«  anthropocène  »,  qui  impute  la  responsabilité  des

désordres écologiques à l’être humain en général alors que les populations colonisées qui en

subissent les conséquences n’en sont précisément pas la cause ─ dans le prolongement de la

notion de « capitalocène
70

 », qui resserre le propos, d’autres néologismes ont été proposés (avec

plus ou moins de bonheur) : « plantationocène
71

 », « sécularocène
72

 », etc. Dans le même sens on

peut observer la façon dont les objets de l’ethnologie rétroagissent sur les concepts mêmes de



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 11/21

l’ethnologue
73

, une observation transposable au design : il est ainsi possible de confronter, de

manière  critique,  le  terme «  design »  à  d’autres  termes vernaculaires  qui  subvertissent  ses

significations et instaurent d’autres rapports au « faire » et à la technologie (« rikimbili » à Cuba
74

,

« ary raha » ou « tetibika » à Madagascar
75

, etc.).

La troisième perspective est celle du dés-anthropocentrement. Les formes de design qui font de la

relation aux vivants non-humains (animaux et végétaux) leur terrain privilégié en sont une bonne

illustration. Cette perspective oblige à un décentrement radical puisqu’il s’agit de donner sens à

des points de vue dont l’étrangeté semble totale (et que les genres de la fiction ou de l’anticipation

permettent  d’approcher  intuitivement
76

).  Passer  d’un  design  «  centré  humain  »  à  un  design

« centré vivant
77

 », ou centré sur les relations au vivant, ne revient pas à délaisser toute dimension

« humaniste », comme on l’entend parfois ; un tel geste repose plutôt sur la conviction que le

véritable humanisme consiste justement à ne pas mettre l’humain au centre.  Et cela, car les

relations entre l’humain et le monde ne sont pas secondaires ni dérivées dans la définition de ce

que nous nommons « humanité » en général. La centralité de ces relations a même acquis un

caractère  d’évidence  supérieure  depuis  que  s’accroît  la  conscience  douloureuse  de  leur

détérioration. Peut-être n’est-il pas exagéré de dire que la pensée d’Hartmut Rosa toute entière se

confronte à ce problème, qui est au cœur également des préoccupations inhérentes aux exemples

précédents
78

.

Ainsi, bien qu’ils restent minoritaires, des pans entiers du design contemporain partagent une

même aspiration au décentrement. Il est notable que cette aspiration se déploie, non pas dans des

postures  théoriques  ou  des  déclarations  d’intention,  mais  au  sein  d’activités  effectives.  Le

décentrement n’est pas un mot d’ordre, il ne se décrète pas, c’est un processus qui s’incarne dans

des pratiques concrètes en lien avec des contextes déterminés. Or ces pratiques portent en elles

les prémisses d’une anthropologie alternative.

3. Vers une anthropologie de la résonance

Hartmut Rosa ne thématise pas explicitement la question anthropologique
79

, mais elle est présente

en filigrane dans l’ensemble de ses travaux (ne serait-ce que par leur ancrage dans la tradition de

la « philosophie sociale »). Si l’on devait qualifier davantage cette anthropologie sous-jacente,

sans doute faudrait-il parler d’anthropologie décentrée, ou, de façon en apparence paradoxale,

d’« anthropologie désanthropocentrée »,  désignant  par-là une démarche qui  tente de penser

l’humain, non comme une réalité autonome, mais comme une forme d’existence de part en part

relationnelle, ou étroitement dépendante de ses relations au monde et aux altérités qui l’habitent.

Cette anthropologie alternative semble posséder une certaine nécessité ; on ne peut prétendre

avoir « changé de cosmologie », comme le fait Bruno Latour
80

, sans considérer du même coup la

possibilité d’avoir changé aussi ─ ou de devoir changer ─ d’anthropologie. Ma dernière hypothèse

est que les pratiques de design mentionnées ci-dessus, parce qu’elles effectuent un geste fort de

décentrement, se sont déjà engagées dans cette voie.

De quoi le décentrement se décentre-t-il ? Des figures traditionnelles de la domination, dont l’homo

œconomicus est un modèle à la fois emblématique et transversal (même s’il n’en est pas le seul

représentant), modèle qui se manifeste à trois niveaux : l’ego, l’ethnie, l’espèce. Une anthropologie

de la résonance ne peut que s’opposer au paradigme de l’homo œconomicus. L’idée de l’être

humain qu’il véhicule se caractérise par l’autocentration exclusive du sujet sur la sphère de l’intérêt

privé  ─  économique  et/ou  symbolique  ─  c’est-à-dire  par  sa  tendance  à  maximiser  en  toute

circonstance la satisfaction de ses intérêts personnels
81

. Certes, il n’existe rien de tel qu’un homo

œconomicus en chair et en os ; l’expression se comprend, soit comme une sorte d’idéal-type au

sens de Max Weber, soit comme un ensemble de normes déterminant les conduites individuelles.

Cette anthropologie autocentrée, qui est solidaire d’une forme de « gouvernementalité » ─ pour

parler comme Foucault ─ spécifique aux sociétés libérales puis néolibérales
82

, met en jeu des

associations humaines toujours rigoureusement « intéressées », ce que l’on pourrait exprimer par

une formule :  « Je n’accepte de satisfaire ton intérêt que dans l’exacte mesure où, et aussi

longtemps que, cela me permet de satisfaire mon propre intérêt ─ au-delà de ces limites étroites,



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 12/21

c’est le règne de la concurrence et de la domination qui prévaut ». En tant que concept critique, la

résonance se situe aux antipodes d’une telle conception. On est dès lors en droit de s’interroger

sur la nature exacte des « satisfactions » convoitées par l’homo œconomicus : elles sont sans

rapport avec la résonance.

Il se peut que les plus hautes satisfactions du sujet ne soient atteignables que dans la mesure où

le sujet, justement, renonce à les atteindre, le fait de tenter d’obtenir satisfaction directement étant

la garantie de ne pas y parvenir. Tel est le cas, par exemple, des rapports entre le mystique et

Dieu (notion de « grâce »), ou entre l’artiste et sa création (notion d’« inspiration »), ou dans les

relations  d’amour  en  général  (notion  d’«  élection  »).  La  grâce  divine,  l’inspiration  artistique,

l’élection amoureuse constituent trois figures « sublimes » de la résonance. Leur inaccessibilité

semble proportionnelle aux efforts consentis pour y accéder. Au fond, elles obéissent à cette

logique  des  indisponibles  propre  à  la  rencontre  individuante,  à  l’aura,  à  l’ambiance  et  à  la

résonance, logique dont la modalité étrange d’une fin qui reste « en vue sans être visée » signifie

que l’objectif que l’on se donne, parce qu’on se le donne, est toujours susceptible de refuser de se

donner. La question est alors de savoir si certaines conditions « favorisantes » ne sont pas malgré

tout envisageables
83

. Le décentrement du sujet à l’égard des modes traditionnels de la domination

(et de l’aliénation) nous est apparu, quant à lui, comme une condition non pas suffisante, mais bel

et bien nécessaire de la résonance, alors que l’attitude autocentrée de l’homo œconomicus interdit

a priori toute espèce de relation résonante
84

. Bien sûr, il existe des formes de résonance plus

modestes que ces figures « sublimes », des formes intermédiaires qui sont accessibles à la vie

ordinaire, qui lui donnent sa consistance et sa valeur, et l’orientent vers une « vie bonne ».

La résonance admet des degrés ; une relation est plus ou moins résonante ─ ou aliénante. Par

exemple, l’œuvre musicale avec laquelle je suis en résonance peut ne pas me parler à tout

moment avec la même intensité : soit parce que certains passages résistent à mon appréciation,

malgré des tentatives antérieures pour essayer de les aimer ; soit parce que mon état perceptif,

affectif et cognitif, ou tout simplement les circonstances dans lesquelles s’effectue l’écoute, ne

permettent pas, à cet instant, une réception optimale ; soit encore parce que l’œuvre elle-même

comporte certains défauts ou des séquences moins réussies dont il faut bien admettre l’existence

en dépit d’une propension à maintenir intacte l’image de perfection immaculée que l’on attache (à

tort) aux chefs-d’œuvre ; etc. Tous ces éléments parasitaires n’interdisent pas la survenue de

formes partielles ou approchées ou approximatives de résonance, même si elles ne représentent

pas son degré de manifestation le plus élevé. Il est possible de penser que le design a affaire,

fondamentalement, à ces « effets de résonance » ; nos relations aux objets de la technique, aux

êtres naturels et aux vivants en général, semblent de cet ordre. On l’a vu, il ne peut s’agir pour le

design de « produire de la résonance » (expression qui est plutôt une contradiction dans les

termes), mais de se rendre, en quelque sorte, disponible à l’indisponibilité ─ par décentrement. Car

les effets de résonance (comme toute résonance) ne peuvent être forcés ; ils ne se laissent pas

instrumentaliser dans une méthodologie systématique ou une modélisation d’ensemble qui en

épuiserait les voies d’accès.

Ce qui plaide en faveur d’une démarche de projet capable non pas tant de « modestie » que

d’« humilité ». Ces deux qualités ne sont pas identiques : on peut poursuivre des fins qui n’ont rien

de modeste (par exemple, un architecte qui entreprendrait la conception d’un bâtiment de grandes

dimensions) tout en faisant preuve de beaucoup d’humilité (devant les contraintes du lieu, du

climat, des matériaux, des usagers, des techniques, etc.) ; ou inversement se montrer modeste

(par un projet aux dimensions réduites) tout en manquant d’humilité (en imposant une conception

qui passe sous silence plusieurs réalités cruciales). L’humilité désigne une certaine disposition à

demeurer réceptif à l’altérité, à accepter le fait que l’altérité puisse avoir « quelque chose à dire »,

quelque chose qui pourrait ne pas se conformer à nos attentes et nos désirs. Cette réceptivité

encourage un design ouvert
85

, c’est-à-dire un design qui ne cherche pas le contrôle intégral, un

design du non-agir, du ne-pas-faire, un design « taoïste » si l’on veut ; le « ne-pas-faire » n’étant

pas synonyme de « ne-rien-faire », mais signifiant plutôt faire de façon moindre, en revendiquant le

droit à l’erreur et à l’errance inhérentes à toute démarche de projet
86

.

Évidemment, il ne s’agit pas de « moraliser le design » ─ une tâche, pour le coup, aussi vaine



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 13/21

qu’immodeste ─, mais, par l’observation et l’analyse, de rendre compte des pratiques de design qui

s’efforcent  de décentrer  leurs approches,  quel  que soit  leur  territoire  d’intervention.  Pourquoi

décentrer ? Par nécessité, parce qu’on est requis par une urgence, parce qu’on n’a pas le choix...

Les  perspectives  mortifères  auxquelles  l’«  anthropocène  »  nous  confronte  désormais,  la

conscience inquiète d’un nouvel état du monde, obligent à ce changement d’anthropologie qu’initie

le décentrement.

Bibliographie

ADORNO, Theodor, « Épilégomènes dialectiques. Sujet et objet », 1963, in Modèles critiques,

Paris, Payot, trad. Marc Jimenez et Eliane Kaufholz, 1984, pp. 261-276.

─ Théorie esthétique, 1970, Paris, Klincksieck, trad. Marc Jimenez, 1989.

BEAUBOIS, Vincent, La zone obscure. Vers une pensée mineure du design, Dijon, Les Presses

du Réel, 2022.

BÉGOUT,  Bruce,  Le  concept  d’ambiance.  Essai  d’éco-phénoménologie,  Paris,  Seuil,  L’ordre

philosophique, 2020.

BENJAMIN, Walter, L’œuvre d’art à l’époque de sa reproductibilité technique, 1939, Paris, Payot &

Rivages, trad. Frédéric Joly, 2013.

CAILLÉ,  Alain,  «  Don  et  résonance.  En  écho  à  la  sociologie  de  Hartmut  Rosa.  Vers  une

synthèse ? », in Revue du MAUSS, n° 56, 2019, pp. 397-411.

DARDOT,  Pierre  et  LAVAL,  Christian,  La  nouvelle  raison  du  monde.  Essai  sur  la  société

néolibérale, Paris, La Découverte, 2009.

DESPRET, Vinciane, Autobiographie d’un poulpe, Arles, Actes Sud, 2021.

DUHEM, Ludovic, « Participez ! Pour une critique mésopolitique du ‘‘co-design’’ », conférence pour

le colloque Designing community, Paris, 20 avril 2019 (texte remanié le 02 mai 2019).

FOUCAULT, Michel, Naissance de la biopolitique. Cours au Collège de France, 1978-79, Paris,

EHESS, Gallimard, Seuil, 2004.

FLUSSER, Vilém, Petite philosophie du design, Paris, Circé & Oxymoron, trad. Claude Maillard,

2002.

GUATTARI, Félix, Les trois écologies, Paris, Galilée, 1989.

HUYGHE, Pierre-Damien, Art et industrie. Philosophie du Bauhaus, 1999, Belval, Circé, 2015.

─ L’art au temps des appareils, (sous la direction de), Paris, L’Harmattan, 2005.

─ À quoi tient le design, t. 3 : Travailler pour nous, Paris, De l’Incidence éditeur, 2020.

KAZI-TANI, Tiphaine, « Des corps capables », in Azimuts, n° 53, 2021, pp. 186-197.

LATOUR, Bruno, Enquête sur les modes d’existence. Une anthropologie des modernes, Paris, La

Découverte, 2012.

LATOUR,  Bruno  et  SCHULTZ,  Nikolaj,  Mémo  sur  la  nouvelle  classe  écologique,  Paris,  La

Découverte, Les empêcheurs de penser en rond, 2022.

LAVAL, Christian, L’homme économique. Essai sur les racines du néolibéralisme, Paris, Gallimard,



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 14/21

Tel, 2007.

LEROI-GOURHAN, André, Le geste et la parole, II : La mémoire des rythmes, Paris, Albin Michel,

1964.

LÉVI-STRAUSS, Claude, Le regard éloigné, Paris, Plon, 1983.

MASURE, Anthony, Design et humanités numériques, Paris, Éditions B42, 2017.

MOHOLY-NAGY, Laszlo, « Nouvelle méthode d’approche. Le design pour la vie », 1947, dans

Peinture. Photographie. Film, et autres écrits sur la photographie, Paris, Gallimard, 2014.

MORIZOT, Baptiste, Pour une philosophie de la rencontre. Hasard et individuation chez Gibert

Simondon, Paris, Vrin, 2016.

─ Les diplomates. Cohabiter avec les loups sur une autre carte du vivant,  Marseille, Éditions

Wildproject, 2016.

─ Manières d’être vivant. Enquêtes sur la vie à travers nous, Arles, Actes Sud, Mondes sauvages,

2020.

MORIZOT, Baptiste et ZHONG MENGUAL, Estelle, Esthétique de la rencontre. L’énigme de l’art

contemporain, Paris, Seuil, L’ordre philosophique, 2018.

NORMAN, Donald, Le design des objets du quotidien, 1988, Paris, Éditions Eyrolles, trad. Paul

Durand-Desgranges, 2021 (édition révisée).

OROZA, Ernesto, Rikimbili. Une étude sur la désobéissance technologique et quelques formes de

réinvention, Saint-Étienne, Cité du design, Publications Universitaires de Saint-Étienne, 2009.

PAPANEK, Victor, Design pour un monde réel. Écologie humaine et changement social, 1971,

Dijon, Les Presses du Réel, Design/Théories, sous la direction d’Alison J. Clarke et Emanuele

Quinz, 2021.

ROMANO, Claude, L’événement et le monde, 1998, Paris, PUF, Épiméthée, 2021.

ROSA, Hartmut, Accélération. Une critique sociale du temps, 2005 ; rééd. Paris, La Découverte,

Poche, trad. Didier Renault, 2011.

─ Aliénation et accélération. Vers une théorie critique de la modernité tardive, 2010 ; rééd. Paris,

La Découverte/Poche, trad. Thomas Chaumont, 2017.

─ Résonance. Une sociologie de la relation au monde, 2016 ; rééd. Paris, La Découverte, trad.

Sacha Zilberfarb, 2018.

─ « La société de l’écoute. La réceptivité comme essence du bien commun », Revue du MAUSS,

n° 53, 2019, p. 361-395.

─ « Grand résumé de Résonance. Une sociologie de la relation au monde », SociologieS, 2020b,

http://journals.openedition.org/sociologies/12552.

─ Rendre le monde indisponible, 2018 ; rééd. Paris, La Découverte, Théorie critique, trad. Olivier

Mannoni, 2020.

─ Remède à l’accélération. Impressions d’un voyage en Chine et autres textes sur la résonance,

2018 ; rééd. Paris, Flammarion, Champs, Essais, trad. , 2021.

─ Accélérons la résonance ! Pour une éducation en anthropocène, Paris, Le Pommier/Humensis,

Manifeste, trad. Sophie Paré et Nathanaël Wallenhorst, 2022.

─ Pédagogie de la résonance. Entretiens avec Wolfgang Endres, 2016 rééd. Paris, Le Pommier,

trad. Isis von Plato, 2022.

SIMONDON, Gilbert, Du mode d’existence des objets techniques, Paris, Aubier, 1958.

─ « Psychosociologie de la technicité », 1960-1961, in Sur la technique, Paris, PUF, 2014, pp.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 15/21

76-82.

─ L’individuation à la lumière des notions de forme et d’information, 1964, Paris, Éditions Jérôme

Millon, Krisis, 2021. 

SLOTERDIJK, Peter, Bulles, I : Sphères, 1998, Paris, Fayard, trad. Olivier Mannoni, 2002.

TAYLOR, Charles, Les sources du moi. La formation de l’identité moderne, 1989, Paris, Seuil,

trad. Charlotte Melançon, 1998.

TERESTCHENKO, Michel, Un si fragile vernis d’humanité. Banalité du mal, banalité du bien, Paris,

La Découverte, 2007.

VIVEIROS  de  CASTRO,  Eduardo,  Métaphysiques  cannibales.  Lignes  d’anthropologie  post-

structurales, Paris, PUF, trad. Onira Bonilla, 2009.

WALLENHORST, Nathanaël, (dir.), Résistance, résonance. Apprendre à changer le monde avec

Hartmut Rosa, Paris, Humensis / Le Pommier, Les convivialistes, 2020.

WEBER, Max, Économie et société. I : Les catégories de la sociologie, 1922, Paris, Plon, Pocket,

trad. sous la direction de Jacques Chavy et Éric de Dampierre, 1995.

ZHONG MENGUAL, Estelle, L’art en commun. Réinventer les formes du collectif  en contexte

démocratique, Dijon, Les Presses du Réel, 2018.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 16/21

Hartmut ROSA, Résonance. Une sociologie de la relation au monde, 2016 ; rééd. Paris, La1.

Découverte, trad. Sacha Zilberfarb, 2018,* p. 255-271. 

Mon propos s’inscrit dans le séminaire de recherche intitulé « Vers une théorie critique du2.

design » que Catherine Chomarat-Ruiz anime à Paris 1 Panthéon-Sorbonne :

https://ed-arts.pantheonsorbonne.fr/doctorantes/seminaires-doctoraux, consulté le 20 juin

2023. 

Une diversité qui est elle-même redoublée, puisque chaque discipline de design faisant3.

l’objet d’un enseignement institutionnel (design d’objet, design graphique, design de mode,

etc.) peut être envisagée à partir d’une pluralité d’approches transversales (design

collaboratif, design social, éco-design, slow design, design fiction, design des politiques

publiques, etc.), approches qui peuvent en outre se combiner les unes aux autres au sein

d’une même discipline (un design d’objet s’inscrivant à la fois dans les perspectives du

slow design et du design social, etc.) 

Je reviens plus bas sur ces « effets de résonance ». 4.

Hartmut ROSA, Résonance, op. cit., p. 648. 5.

Ibidem, p. 348-399. 6.

Ibid., p. 356 (souligné par l’auteur). 7.

Sur l’ambivalence entre un bon design et un design bon, cf. Vilém FLUSSER, Petite8.

philosophie du design, Paris, Circé & Oxymoron, trad. Claude Maillard, 2002, p. 35-45. Le

bon design est toujours « bon à quelque chose », indépendamment des considérations

d’ordre moral ; c’est pourquoi il peut devenir une source d’aliénation (en quoi il se distingue

du « good design » au sens de Dieter Rams). 

Hartmut ROSA, Résonance, op. cit., p. 206. La notion d’« évaluation forte » est empruntée9.

à Charles TAYLOR, Les sources du moi. La formation de l’identité moderne, 1989, Paris,

Seuil, trad. Charlotte Melançon, 1998. 

Dans le sens de la rationalité instrumentale ou rationalité « en finalité » (Zweckrationalität) :10.

cf. Max WEBER, Économie et société. I : Les catégories de la sociologie, 1922, Paris, Plon,

Pocket, trad. sous la direction de Jacques Chavy et Éric de Dampierre, 1995, p. 55. 

Sur le concept de « chaîne opératoire », cf. André LEROI-GOURHAN, Le geste et la11.

parole, II : La mémoire des rythmes, Paris, Albin Michel, 1964, p. 35-62. 

Hartmut ROSA, Résonance, op. cit., p. 588-589. 12.

Un monde de la disponibilité absolue (totalement muet) serait identique à un monde de la13.

commodité intégrale : cf. Pierre-Damien HUYGHE, Art et industrie. Philosophie du

Bauhaus, 1999, Belval, Circé, 2015, p. 96. 

Claude ROMANO, L’événement et le monde, 1998, Paris, PUF, Épiméthée, 2021, p.14.

185-194. 

Pierre-Damien HUYGHE, À quoi tient le design. Travailler pour nous, 2019, Lyon, De15.

l’incidence éditeur, 2020, p. 172-173. 

Hartmut ROSA, Rendre le monde indisponible, 2018, Paris, La Découverte, trad. Olivier16.

Mannoni, 2020, p. 41-51 ; Résonance, op. cit., p. 270-271. 

Baptiste MORIZOT et Estelle ZHONG MENGUAL, Esthétique de la rencontre. L’énigme de17.

l’art contemporain, Paris, Seuil, 2018, p. 81-125, en filiation revendiquée avec Gilbert

SIMONDON, L’individuation à la lumière des notions de forme et d’information, 1964, Paris,

Éditions Jérôme Millon, Krisis, 2005. 

Certaines notions éthiques sont bel et bien relationnelles (la sollicitude, la bienveillance, la18.

clémence, etc.), mais elles ne disent rien de l’état de satisfaction affectif du sujet qui se

conforme à elles, contrairement à la résonance et aux notions évoquées ici qui s’inscrivent



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 17/21

toutes dans une éthique de la « vie bonne » ─ laquelle relève chez Rosa d’une conception

eudémoniste (davantage qu’hédoniste), cf. Résonance, op. cit., p. 31-46. 

On pourrait parler aussi de notions « substantialistes », pour reprendre la distinction établie19.

par Bourdieu entre mode de pensée substantialiste et mode de pensée relationnel, cf.

Pierre BOURDIEU, Raisons pratiques. Sur la théorie de l’action, Paris, Seuil, Points, 1994,

p. 17-24. 

Cf. Ludwig WITTGENSTEIN, Tractatus logico-philosophicus, 1921, Paris, Gallimard, Tel,20.

trad. Pierre Klossowski, 1961, § 5.4733, p. 76. 

Rosa a insisté sur la nécessité de « radicaliser » la notion même de relation, cf.21.

Résonance, op. cit., p. 55. Il y revient en fin d’ouvrage : « La relation, tel est le point de

départ de la théorie de la résonance, précède aussi bien le sujet qui fait l’expérience et agit

que l’objet façonné et façonnable qu’il rencontre ; mais elle est aussi chaque fois stabilisée

et renforcée dans la rencontre et la confrontation entre l’un et l’autre », ibid., p. 624. 

J’examine les différences entre résonance et rencontre dans la partie 2.1 du présent22.

article. 

Peter SLOTERDIJK, Bulles, I : Sphères, 1998, Paris, Fayard, trad. Olivier Mannoni, 2002,23.

p. 96. 

Rosa distingue : la pré-modernité, la modernité classique, la modernité tardive. Cette24.

dernière est marquée par les phénomènes d’« identité situative » et de « temporalisation du

temps », cf. Hartmut ROSA, Accélération. Une critique sociale du temps, 2005, Paris, La

Découverte, trad. Didier Renault, 2011, p. 275-305. La modernité tardive se définit

également comme le moment : « [où] les vitesses du changement social atteignent un

rythme de transformation intragénérationnel », Aliénation et accélération. Vers une théorie

critique de la modernité tardive, 2014, Paris, La Découverte, trad. Thomas Chaumont,

2020, p. 62. 

Il serait pertinent, dans un travail de plus grande envergure, d’identifier les nuances, les25.

points communs et les différences entre « décentrement », « décentration »,

« décentrage », « décentralisation »... 

Le CNRTL en recense pas moins de vingt (en tenant compte des subdivisions des26.

catégories ci-dessus). 

« De la vaporisation et de la centralisation du Moi. Tout est là », Charles BAUDELAIRE, «27.

Mon cœur mis à nu », dans Œuvres complètes, Robert Laffont, Bouquins, 1980, p. 405. 

L’homo œconomicus est pris au sens d’« égoïste rationnel ». Je reviens sur cette analyse28.

dans la 3
ème

 partie du présent article. Cf. Christian LAVAL, L’homme économique. Essai sur

les racines du néolibéralisme, Paris, Gallimard, coll. Tel, 2007. 

En s’inspirant de la distinction entre allographique et autographique, voir Gérard29.

GENETTE, L’œuvre de l’art, I : Immanence et transcendance, Paris, Seuil, 1994, p. 23 ;

Nelson GOODMAN, Langages de l’art. Une approche de la théorie des symboles, 1968,

Nîmes, Jacqueline Chambon, trad. Jacques Morizot, 1990, p. 146-149. 

Sur les formes de l’altruisme, voir le beau livre de Michel TERESTCHENKO, Un si fragile30.

vernis d’humanité. Banalité du mal, banalité du bien, Paris, La Découverte, 2007. 

L’aura peut aussi concerner les vivants (mais l’altruisme ne concerne pas les non-31.

sentients). Walter BENJAMIN, L’œuvre d’art à l’époque de sa reproductibilité technique,

1939, Paris, Payot, trad. Frédéric Joly, 2013, p. 55-56. 

Hartmut ROSA, Résonance, op. cit., p. 514-516. 32.

Bruce Bégout reproche à l’aura d’être un « super-objet », ou une ambiance dont on perçoit33.

la provenance, nous ramenant et nous recentrant par là même sur l’objet qui en est la

source, cf. « L’ambiance comme aura. Le pouvoir atmosphérique des individualités », dans

Communications, Le Seuil, 2018/1, n° 102, p. 90. 



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 18/21

Baptiste MORIZOT, Pour une théorie de la rencontre. Hasard et individuation chez Gilbert34.

Simondon, Paris, Vrin, 2016. (Il s’agit de sa thèse de doctorat.) 

Baptiste MORIZOT et Estelle ZHONG MENGUAL, Esthétique de la rencontre, op. cit., p.35.

89. 

On se rapproche ici d’une forme relationnelle réticulaire ou (avec des nuances importantes)36.

d’un fonctionnement de type « acteur-réseau » tel qu’il a été théorisé par Bruno Latour,

Michel Callon et Madeleine Akrich. Voir Bruno LATOUR, Nous n’avons jamais été

modernes. Essai d’anthropologie symétrique, Paris, La Découverte, 1991. Certes, Latour a

lui-même relativisé (sans le rejeter) le rôle de l’acteur-réseau, noté [RES], dans la

constitution des formes spécifiques de véridiction, ou « préposition », notée [PRE] : cf.

Enquête sur les modes d’existence. Une anthropologie des modernes, Paris, La

Découverte, 2012, p. 75-78. 

Lors d’un concert, la musique n’est pas le seul phénomène susceptible de centraliser37.

l’attention (sinon pourquoi ne pas l’écouter tranquillement chez soi dans des conditions de

réception optimales ?). 

Bruce BÉGOUT, Le concept d’ambiance. Essai d’éco-phénoménologie, Paris, Seuil, 2020,38.

p. 34. 

Bruce BÉGOUT, Le concept d’ambiance, op. cit., p. 393-395. 39.

Ibidem, p. 392. 40.

Le fait que divers auteurs dans une période récente aient entrepris de construire, chacun à41.

sa façon, des concepts qui gravitent tous autour de cette dimension d’indisponibilité n’est

peut-être pas le fruit du hasard ni un simple effet de mode, mais relève plutôt de tentatives

parallèles pour donner forme à l’incertitude générale qui fait suite au déclin de l’idée de

progrès et à l’épuisement de son « grand récit ». 

Sur le même thème, cf. Yves MICHAUD, « L’art, c’est bien fini ». Essai sur l’hyper-42.

esthétique des atmosphères, Paris, Gallimard, NRF, 2021. 

Ou affranchie de tout a priori corrélationnel de la conscience et du monde : Le concept43.

d’ambiance, op. cit., p. 39. 

Ibidem, p. 360-361 (la longue note de bas de page). 44.

Laszlo MOHOLY-NAGY, « Nouvelle méthode d’approche. Le design pour la vie », 1947,45.

dans Peinture. Photographie. Film, et autres écrits sur la photographie, Paris, Gallimard,

Folio, 2014, p. 278. 

Quels que soient les jugements appréciatifs que l’on porte sur leurs créations, il semble46.

difficile de nier que des artistes comme, pêle-mêle, Olafur Eliasson, James Turrell, Yayoi

Kusama, Emmanuelle Mourreaux, etc., pour citer les plus connus, soient parvenus à créer

des ambiances qui reflètent leurs intentions initiales, sans parler des musiciens qui ont

pratiqué le genre « ambient », souvent oublié lorsqu’on aborde ce type d’esthétique (Brian

Eno, Steve Roach, Grouper, How to disappear completely, etc.). Sur le design immersif,

voir Géraldine HATCHUEL, Le design d’expérience, Limoges, FYP éditions, 2018, p.

77-80. 

Par exemple : Theodor W. ADORNO, « Épilégomènes dialectiques. Sujet et objet », 1963,47.

in Modèles critiques, Paris, Payot, trad. Marc Jimenez et Eliane Kaufholz, 1984, p.

261-276. 

Vouloir dissoudre cette séparation sans tenir compte de son historicité est donc illusoire. La48.

théorie ambiancielle mobilise des notions (ambiance, atmosphère, expérience, immersion,

etc.) qui suscitent un vif intérêt dans le champ actuel du design, un intérêt qui n’est pas

sans lien avec les évolutions récentes du « capitalisme hédoniste ». 

Donald NORMAN, Le design des objets du quotidien, 1988, Paris, Éditions Eyrolles, trad.49.

Paul Durand-Desgranges, 2021 (édition révisée). 

Un décentrement tout particulièrement requis dans le domaine du « design inclusif ». Cf.50.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 19/21

Tiphaine KAZI-TANI, « Des corps capables », dans Azimuts, n° 53, 2021, p. 186-197. 

Rappelons simplement le caractère souvent stéréotypé des réponses des utilisateurs51.

lorsqu’on les interroge sur leurs attentes et leurs besoins. Ce qui ne veut pas dire que ces

réponses soient négligeables... 

Ce qui soulève d’autres problèmes, sur lesquels je reviens dans la partie 2.3 ci-dessous. 52.

On ne compte plus les ouvrages consacrés à l’« UX design », la plupart dans une53.

perspective marketing. 

« Quoi de plus magique, en effet, que de faire l’expérience d’une technologie invisible ? »,54.

Anthony MASURE, Design et humanités numériques, Paris, Éditions B42, 2017, p. 85.

Gilbert SIMONDON, « Psychosociologie de la technicité », 1960-1961, in Sur la technique,

Paris, PUF, 2014, pp. 76-80. Et plus récemment : Vincent BEAUBOIS, La zone obscure.

Vers une pensée mineure du design, Dijon, Les Presses du Réel, 2022. 

Pierre-Damien HUYGHE, Art et industrie, op. cit., p. 99-100. En tant que modalité55.

technique, l’« appareil » ménage une place à l’altérité de l’objet, cf. également : « Plaidoyer

pour une technique hospitalisable », in Sociétés, services, utilités. À quoi tient le design,

Lyon, De l’incidence éditeur, 2018, p. 67-84. 

Anthony MASURE, « Manifeste pour un design acentré », in Design et humanités56.

numériques, op. cit., p. 73. 

Voir également Félix GUATTARI, Les trois écologies, Paris, Galilée, 1989. 57.

Je ne peux qu’indiquer ici des pistes de recherches. Le travail d’enquête doit permettre de58.

les préciser. 

Cela ne veut évidemment pas dire que les rapports du design à l’art et l’industrie ont perdu59.

toute pertinence, mais ils ne sont plus aussi déterminants dans les pratiques en question. 

Hartmut ROSA, « Le monde comme point d’agression », in Rendre le monde indisponible,60.

op. cit., p. 11-21. 

Ludovic DUHEM, « Participez ! Pour une critique mésopolitique du ‘‘co-design’’ »,61.

conférence pour le colloque Designing community, Paris, 20 avril 2019 (texte remanié le 02

mai 2019). 

Pierre DARDOT et Christian LAVAL, La nouvelle raison du monde. Essai sur la société62.

néolibérale, Paris, La Découverte, 2009. 

Hartmut ROSA, « La société de l’écoute. La réceptivité comme essence du bien63.

commun », in Revue du MAUSS, Paris, La Découverte, 2019/1, n° 53, p. 365 (souligné par

l’auteur). 

L’« harmonie » en musique désigne l’art des agencements simultanés de sons et de leurs64.

enchaînements. 

Sur le rapprochement entre les talents de designer et de diplomate », cf. Bruno LATOUR,65.

Enquête sur les modes d’existence, op. cit., p. 77. Voir aussi Baptiste MORIZOT, « Le

modèle diplomatique », Les diplomates. Cohabiter avec les loups sur une autre carte du

vivant, Marseille, Éditions Wildproject, 2016, p. 30-42. 

Voir Design des politiques publiques. La 27
ème

 Région, labo de transformation publique,66.

document collectif, Paris, La Documentation française, Direction de l’information légale et

administrative, 2010. 

Estelle ZHONG MENGUAL, L’art en commun. Réinventer les formes du collectif en67.

contexte démocratique, Dijon, Les Presses du Réel, 2018. 

Davantage étudiées dans la littérature anglo-saxonne que francophone. 68.

Claude LÉVI-STRAUSS, Le regard éloigné, Paris, Plon, 1983. 69.

Andreas MALM, L’anthropocène contre l’histoire. Le réchauffement climatique à l’ère du70.

capital, 2017, Paris, La Fabrique, trad. Étienne Dobenesque, 2018. 



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 20/21

Qui s’efforce d’attirer l’attention sur les conditions coloniales de la71.

mondialisation économique : Malcom FERDINAND, Une écologie décoloniale. Penser

l’écologie depuis le monde caribéen, Paris, Le Seuil, 2019. 

Qui relie les mêmes phénomènes au processus de sécularisation : Mohamed AMER72.

MEZIANE, Des empires sous la terre. Histoire écologique et raciale de la sécularisation,

Paris, La Découverte, 2021. 

Eduardo VIVEIROS de CASTRO, Métaphysiques cannibales. Lignes d’anthropologie post-73.

structurales, Paris, PUF, trad. Onira Bonilla, 2009. 

Ernesto OROZA, Rikimbili. Une étude sur la désobéissance technologique et quelques74.

formes de réinvention, Saint-Étienne, Cité du design, Publications Universitaires de Saint-

Étienne, 2009. 

Chloé Soafaniry RAMANAKASINA, Tetibika. Réflexions sur un design malagasy actuel,75.

mémoire de DSAA, Produit, usages & services, Lyon, ESAA La Martinière - Diderot, 2023. 

Par exemple, Vinciane DESPRET, Autobiographie d’un poulpe, Arles, Actes Sud, 2021. 76.

Comme le propose le collectif Zoepolis, « Laboratoire de recherche en design qui explore77.

les agencements entre humains et vivants non-humains » (cf. https://zoepolis.com). 

Exemples qui ne sont pas exhaustifs, d’autres pratiques de design sont travaillées elles78.

aussi par ce mouvement de décentrement, en relation avec les questions de féminisme, de

genre, d’inclusion, de validisme, d’éthique du care, de handicap, de discrimination sociale

et/ou raciale, d’action humanitaire, etc. 

Je prends le terme « anthropologie » dans un sens qui est moins épistémologique79.

qu’ontologique, c’est-à-dire moins comme l’ensemble des disciplines scientifiques qui ont

l’homme pour objet, que comme idée ou conception générale de l’être humain ─ sous un

angle qui n’est pas détachable de toute perspective épistémique. 

Consulter par exemple : Bruno LATOUR et Nikolaj SCHULTZ, Mémo sur la nouvelle classe80.

écologique, Paris, La Découverte, Les empêcheurs de penser en rond, 2022, p. 52. 

Michel FOUCAULT, Naissance de la biopolitique, Cours au Collège de France81.

(1978-1979), « Leçon du 28 mars 1979 » et « Leçon du 04 avril 1979 », Paris,

Seuil/Gallimard, octobre 2004, p. 271-320. 

Christian LAVAL, L’homme économique. Essai sur les racines du néolibéralisme, op. cit. ;82.

Pierre DARDOT et Christian LAVAL, « La fabrique du sujet néolibéral », dans La nouvelle

raison du monde. Essai sur la société néolibérale, op. cit., pp. 402-456. Les auteurs, qui se

réclament de Foucault, distinguent l’« homme économique » et le « sujet néolibéral » (ou

« néo-sujet »), les formes de gouvernementalité auxquelles ils appartiennent étant

historiquement différentes. Mais dans la mesure où le second ne fait que systématiser le

principe de maximisation de l’intérêt qui caractérise déjà le premier, on peut parler d’homo

œconomicus dans les deux cas. 

Un rapprochement évident doit être fait ici avec le paradigme du don : Alain CAILLÉ, « Don83.

et résonance. En écho à la sociologie de Hartmut Rosa. Vers une synthèse ? », in Revue

du MAUSS, n° 56, 2019, p. 397-411. 

De sorte qu’il y a peut-être ici une logique d’autodépassement de l’intérêt : un intérêt84.

supérieur, ou « mieux compris », par lequel nous comprenons tout l’intérêt qu’il y a à ne

pas suivre les voies de l’intérêt ; de même que l’égoïste est guidé par un principe qui, mené

jusqu’à son terme, incite précisément à ne plus l’être. 

La notion d’« appareil » rend bien compte d’une telle « ouverture », cf. par exemple :85.

Pierre-Damien HUYGHE (sous la direction de), L’art au temps des appareils, Paris,

L’Harmattan, 2005, p. 25-29. On peut penser également à la distinction entre machine

ouverte et machine fermée : Gilbert SIMONDON, Du mode d’existence des objets

techniques, Paris, Aubier, 1958, p. 11-12. 

Victor PAPANEK, Design pour un monde réel. Écologie humaine et changement social,86.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-28 23:45:25, depuis le 216.73.216.54 21/21

1971, Dijon, Les Presses du Réel, sous la direction d’Alison J. Clarke et Emanuele Quinz,

2021, p. 218. 


