
Design
Arts
Médias

Qu’est-ce qu’un designer matérialiste ?

Catherine Chomarat-Ruiz

2023-11-30



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 16:47:28, depuis le 216.73.216.110 2/15

Catherine Chomarat-Ruiz est professeure des universités à Paris 1 Panthéon-Sorbonne, membre

de l'Institut de recherche ACTE. Ses travaux les plus récents sont dédiés à l'élaboration d'une

théorie critique du design inspirée de l'École de Francfort.

Résumé

Si un designer était matérialiste, à quoi ressemblerait-il et pourquoi ? Pour analyser le fondement

de cette question et y répondre, le propos se développe en trois temps. En premier lieu, et dans le

sillage  de  François  Dagognet,  il  s’agit  d’identifier  ce  designer  matérialiste  en  tant  que

matériologue. Puis, prenant acte d’une pratique du projet qui se découvre une part idéelle et une

finalité  éthique,  il  s’agira  plutôt  de  saisir  dans  quelle  mesure  ce  designer  peut  adhérer  au

matérialisme  historique,  aux  concepts  issus  de  l’École  de  Francfort  et,  notamment,  à  leur

réinterprétation  par  Axel  Honneth.  Conscience  malheureuse  aux  prises  avec  un  projet

irrémédiablement amoral, mais susceptible d’être touché par une « socialisme expérimental », le

designer revêt enfin les oripeaux d’un épicurien sensible à des considérations esthétiques, adepte

d’un calcul éthique des plaisirs propre à assurer l’habitabilité du monde.

Abstract

If a designer were a materialist, what would he or she look like and why? In order to analyse the

basis of this question and provide an answer, the paper is divided into three parts. First, following

in the footsteps of François Dagognet, we identify the materialist designer as a materialologist.

Then, taking note of a project practice that discovers an ideal component and an ethical purpose,

the aim will be to understand the extent to which this designer can adhere to historical materialism,

to the concepts of the Frankfurt School and, in particular, to their reinterpretation by Axel Honneth.

As an unfortunate conscience grappling with a project that is irremediably amoral, but susceptible

to being touched by 'experimental socialism', the designer finally dons the garb of an epicurean

sensitive  to  aesthetic  considerations,  adept  at  an ethical  calculation of  pleasures capable  of

ensuring the habitability of the world.

1. Introduction

1.1 Quelques définitions

Le concept de « matérialisme » renvoie à un problème métaphysique, à une doctrine qui, rejetant

l'existence d'un principe spirituel (âme individuelle, âme du monde, par exemple) ramène toute

réalité à la matière et à ses modifications
1

. D’emblée, il apparaît solidaire d’une lutte contre le

dualisme des substances pensantes et étendues, ou contre l’idéalisme pour qui toute réalité relève

de déterminations de l'esprit, qu'il s'agisse d'«idées », au sens de représentations mentales ou de

déterminations plus expérientielles, telles les sensations.

Ce combat est tel qu’il peut même passer de la doctrine philosophique au registre de la croyance,

voire de l’idéologie. Être matérialiste devient alors synonyme d’être anticlérical, par exemple, et en

vient à désigner plus largement la posture existentielle de celui qui s'attache avec jouissance aux

valeurs, aux biens et aux plaisirs matériels de la vie.

Cependant le matérialisme concerne aussi le problème des conditions à réunir pour que des

connaissances soient possibles à élaborer. Pour La Mettrie, exercer l’art de la médecine exige de

reconnaître que toute chose, tout phénomène, y compris vivant, résulte de causes et d’interactions

matérielles.  Le  matérialisme  se  fait  principe  épistémologique  et,  sous  le  titre  de  L’Homme

machine
2

, le philosophe-médecin érige en paradigme de la connaissance du vivant la machine et

les interactions mécaniques qui compose cette dernière.

1.2 À la croisée du matérialisme et du design

Ce préalable définitionnel étant posé, matérialisme et design semblent se croiser en trois points.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 16:47:28, depuis le 216.73.216.110 3/15

Les questions métaphysique ou épistémologique apparaissent de prime abord éloignées d’une

pratique  qui,  en  concevant  des  objets,  des  vêtements,  des  espaces,  ou  en  mettant  sa

méthodologie de projet au service de préoccupations sociétales (pour le design thinking), vise à

améliorer l’habitabilité du monde. Pourtant, l’enjeu des réflexions inhérentes au concept — qu’elles

soient issues de la métaphysique, de la médecine, du plaisir ou de la science—, est aussi celui du

design : il est toujours question d’énoncer le statut du réel que l’on prétend connaître, que l’on

s’attache à soigner, dont on espère jouir, ou que l’on entend améliorer.

En outre, l’essor du design, qui se distingue de l’artisanat et de l’art par la conception de biens

utilitaires en série,  est contemporain de la révolution industrielle qui  naît  en Angleterre et se

développe en Europe. Il a bien à voir avec l’exploitation du minerai de charbon nécessaire aux

machines  à  vapeur  et,  plus  généralement,  à  la  transformation  des  matériaux  par  d’autres

machines — les métiers à tisser, par exemple.

Les designers devraient par conséquent être matérialistes. Pourtant, quelque chose résiste. S’il ne

fait pas de toute que le design va de pair avec l’essor de l’industrie et des machines, le statut du

réel, au sens de l’existence de la matière, pose problème. Le projet par lequel les designers

entendent transformer la réalité matérielle est-il lui-même matériel ? Certes, il nécessite du papier,

des  crayons,  un  ordinateur,  les  matériaux  utilisés  dans  les  prototypes  pour  ne  donner  que

quelques exemples. Mais ce que les designers appellent « concept », sorte de ligne conductrice

de leur activité projectuelle , est-il lui-même matériel ? Et si le projet est conçu comme une forme

qui se mêle à la matière et se modifie en retour, ne faut-il pas maintenir un principe spirituel

s’entremêlant au principe matériel ? En ce sens, le design n’est-il pas spontanément, si ce n’est

nécessairement,  dualiste  ?  Sans  trancher  immédiatement  cette  amorce  de  controverse,  le

problème métaphysique inhérent au matérialisme n’est pas si éloigné du design qu’il y paraissait

et, en fin de compte, il semble même être au cœur de la question de savoir ce que serait un design

matérialiste.

1.3 Trois pistes

Pour affiner et circonscrire ce que cette expression de « designer matérialiste » recouvre, nous

allons faire comme les designers qui, pour faciliter le processus de projet, invente « un persona »,

c’est-à-dire un client ou un usager fictif aussi détaillé et précis que possible
3

. Nous allons supposer

que ce designer matérialiste existe ou pourrait exister afin d’en brosser le portrait. Pour ce faire,

nous allons suivre trois pistes. La première, fondée sur la philosophie de François Dagognet,

s’attache à la figure d’un designer « matériologue
4

 » dont l’ombre tient aux limites éthiques et

idéelles de sa pratique du projet.  La seconde, qui  s’appuie sur la philosophie sociale d’Axel

Honneth, cherche à comprendre en quel sens notre designer adhère au matérialisme historique et

peut adopter des concepts tels que l’aliénation, la réification, le socialisme empirique, sachant qu’il

se découvre en tant que conscience malheureuse aux prises avec un projet  intrinsèquement

amoral. La troisième piste complète cette esquisse du designer matérialiste en posant la question

de son épicurisme car, pour fonctionnaliste qu’il soit, l’on voit mal comment il pourrait se défaire de

considérations esthétiques.

2. Designer matériologue

2.1 Des matériaux plutôt que de la matière

Dans l’« Avant-propos » de Rematérialiser, François Dagognet défend l’intérêt que présentent les

matériaux et ce qu’il appelle la « néo-matérialité
5

 ». C’est par le rappel des éléments clés de ce

texte que nous voudrions arpenter notre première piste. En effet, s’il s’agit, comme l’indique le titre

de cette introduction à l’ouvrage, de « re »-matérialiser, c’est qu’il y a bien perte d’intérêt pour la

matérialité, et que le livre retrace un combat pour les matériaux, la qualité de ce qui est matériel,

voire « réel ». François Dagognet précise le sens des termes en jeu : il va jusqu’à défendre l’idée

que tout philosophe — et nous ajoutons par hypothèse « tout designer »— doit être convaincu de

l’importance de ce combat
6

.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 16:47:28, depuis le 216.73.216.110 4/15

En premier lieu, l’auteur rappelle que, d’un point de vue scientifique, la matière ne peut plus être

considérée  comme une  substance  qui,  telle  l’étendue  cartésienne,  subsisterait  en  dépit  des

changements qu’elle subit, car ceci est une pure vue de l’esprit, une illusion. La matière, comme

nous le montre la chimie, connaît des changements, elle n’est que matériaux et ne peut être

comprise comme un « principe stable
7

 ». Cela signifierait donc que, à moins de vouloir en rester à

l’état des connaissances du XVII
e

 siècle, un designer matérialiste désignerait un professionnel au

fait de l’état des sciences qui devrait renoncer à l’idée de matière pour s’intéresser aux seuls

matériaux, aux « néo-matériaux », plutôt qu’à une illusoire matière. En ce sens, notre designer

serait,  pour  le  dire  avec  les  mots  de  François  Dagognet,  un  matérialiste  au  sens  d’un

« matériologue ».

2.2 Propriétés des matériaux, recul des préjugés relatifs à la
naturalité et au primat de la forme sur la matière

À poursuivre notre lecture de cet « Avant-propos », nous retenons que, pour François Dagognet,

les matériaux peuvent se ranger sous deux catégories : ceux que l’être humain travaille (la pierre

ou le bois) ; ceux qu’il crée tel le bronze, la fonte, l’acier ou, plus proches de nous dans le temps,

les corps légers (l’aluminium), les composites (les aciers spéciaux), les biomatériaux ou les néo-

matériaux tels que le béton, le celluloïd, la bakélite… Nous comprenons que, pour notre designer,

se dire matérialiste signifie s’intéresser à la matérialité, voire à la « néo-matérialité », c’est-à-dire

accorder toute son attention à la dureté ou au caractère friable du bois, aux qualités des matériaux

que la nature lui offre, mais tirer également parti des propriétés physico-chimiques des matériaux

qui  sont  le  fruit  de l’invention humaine.  Pour notre designer matériologue,  l’enjeu consiste à

dépasser le préjugé selon lequel certains matériaux sont plus nobles, plus authentiques car plus

naturels, que d’autres. Préférer le bois à l’acier sous prétexte que le premier est plus naturel que le

second n’a pas de sens : la terre a en effet a livré le minerai, et partant la possibilité de transformer

ce minerai en fer, au même titre qu’elle fournit le bois. Ici, nous ne pouvons qu’acquiescer au

propos de François Dagognet. L’exposition intitulée La Fabrique du vivant. Mutations/Créations,

organisée sous l’égide de Marie-Ange Brayer et Olivier Zeitoun, au Centre Georges Pompidou, en

2019
8

, a clairement montré combien est riche l’alliance entre designers, biologistes, chimistes, bio-

ingénieurs, en exposant des chaises fabriquées à base de mycélium, des briques de construction

faites à partir d’algues, une lampe tirant parti d’une substance extraite des lucioles...

Enfin,  François Dagognet soutient  que, d’un point  de vue plus philosophique, s’attacher à la

matérialité et aux matériaux revient à dépasser le préjugé qui, enraciné dans l’interprétation de

l’œuvre d’Aristote, accorde un primat à la forme sur la matière parce que c’est l’idée (de l’artiste,

de l’architecte) qui donnerait  forme à cette dernière
9

.  Le designer, que l’on a parfois identifié

comme celui qui imprime une forme à la matière, assimilé à un créateur de formes — un styliste
10

—, ne doit-il  pas se faire matérialiste pour se défaire de ce préjugé, pour composer avec les

propriétés des matériaux et en tirer le meilleur parti possible ?

2.3 Limites idéelles et éthiques

C’est  peut-être  ici  que,  du  point  de  vue  du  design,  l’on  s’écarte  des  analyses  de  François

Dagognet. Il y a tout d’abord ce que nous pourrions appeler la dimension idéelle du projet. Aucun

projet n’est possible sans les matériaux, cela va de soi. Cependant tout dans le projet n’est pas

pour autant « matériel », sinon la matérialité — les qualités et les propriétés des matériaux — ferait

en elle-même projet. Ou, pour le dire autrement, il suffirait pour comprendre comment un projet a

été conçu de s’attacher  à l’analyse de sa matérialité.  Précisons que cette dimension idéelle

inhérente au projet n’est pas plus une substance que la matière. Un designer matérialiste, c’est

donc un matériologue qui, d’un même geste, s’est défait des préjugés que nous pourrions nommer

« naturalistes  »  et  «  formalistes  ».  Mais  c’est  aussi  quelqu’un  qui  n’entend pas  réduire  ou

reconduire sa pratique du projet à la seule matérialité.

Deuxièmement, l’intérêt pour les matériaux semble, sous la plume de François Dagognet, sans

limite. Or, sans trancher sur ce qui convient d’être fait ou pas, Jean-François Lyotard observait

déjà en 1985, à propos de l’exposition intitulée Les Immatériaux, que le projet finit par primer sur le



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 16:47:28, depuis le 216.73.216.110 5/15

matériau, commande à son invention. Dans une des 71 fiches préparatoires à cette exposition,

plus précisément celle qui  s’intitule « Matériau dématérialisé »,  on peut en effet  lire :  « Les

nouveaux matériaux ‘’durs’’ dans l’industrie. Leur singularité. La multiplicité de leurs destinations.

Le matériau créé en fonction du projet, et non l’inverse
11

 ». Est-ce souhaitable ? En d’autres

termes, tout matériau possible et nécessaire à un projet doit-il devenir réel ? Tous les matériaux

possibles sont-ils bons à exploiter ? On célèbre les chaises de Verner Panton, l’originalité de leur

forme et la vivacité de leurs couleurs, qui n’auraient jamais pu voir le jour sans l’invention du

plastique, sans l’amélioration du matériau en fonction des projets du designer danois. Mais on

connaît aussi tous les méfaits écologiques de ce matériau non biodégradable
12

. Notre designer

matérialiste, matériologue exempt de préjugé, devrait tout de même être doté d’une préoccupation

écologique et du respect du droit des générations futures à vivre dignement, c’est-à-dire d’une

éthique
13

 et d’un certain sens de l’histoire.

3. Designer matérialiste historique

3.1 Conception matérialiste de l’histoire et revendication
éthique

Il est un courant de pensée économique et politique qui mêle précisément éthique et sens de

l’histoire, à savoir le matérialisme historique. Cette conception « matérialiste » de l'histoire, forgée

au XIX
e

 siècle par Karl Marx et Friedrich Engels, entend montrer que les événements composant

l’histoire n’adviennent pas par la force des idées tant ils s’ancrent dans le travail de transformation

de la nature et de la création de biens, dans des rapports sociaux qui opposent ceux qui n’ont que

leur force de travail à vendre à ceux qui détiennent les moyens de production et monopolisent en

outre les matières premières. Elle s’oppose ainsi à une approche « idéaliste » de l’histoire, une

conception de l’historicité faite des situations réellement, c’est-à-dire matériellement, vécues par

les  êtres  humains  où  il  est  par  conséquent  question  de  domination,  voire  de  réification  et

d’aliénation, et d’émancipation. Un pas de plus : le matérialisme des origines implique une forme

de déterminisme. Le moteur de l’histoire est en effet dialectique : chaque moment de l’histoire

donnerait  naissance  à  sa  contradiction  d’où  advient  son  dépassement.  C’est  ainsi  qu’au

communisme primitif, d’où les rapports de domination sont exclus, succéderait progressivement

l’appropriation des matières premières et la propriété privée des moyens de production par la

bourgeoisie. Dans la société capitaliste, cette appropriation et la propriété privée engendreraient

une  lutte  de  classe  entre  la  bourgeoisie  et  le  prolétariat  qui  laisserait  place  à  un  nouveau

communisme, une société sans classe où les rapports de production seraient organisés de façon

rationnelle et équitable.

Un siècle plus tard, Axel Honneth, philosophe et sociologue de l’École de Francfort, adopte le

premier temps de l’analyse marxienne sans souscrire au déterminisme historique qui sous-tendrait

l’histoire
14

. Il avance en effet que les luttes pour l’amélioration des conditions de travail et de vie

sont des combats qui excèdent les seules revendications matérielles — la satisfaction des besoins

—  tant  elles  engagent  des  questions  de  justice  sociale  et  de  dignité,  c’est-à-dire  des

considérations d’ordre éthique. Le matérialisme historique de Karl Marx et Friedrich Engels, relu et

amendé par Axel Honneth, désigne par conséquent une approche où l’histoire se fait en fonction

de luttes « matérielles » visant la satisfaction des besoins, et « la reconnaissance » par le groupe

social des personnes en tant que personnes
15

.

Eu égard à cette rapide mise au point, pouvons-nous dire que notre designer matérialiste, dont

nous savons qu’il devrait être matériologue, dépourvu de préjugé naturaliste et formaliste, tout en

étant soucieux d’éthique, se reconnaît dans le matérialisme historique et, si tel est le cas, en quoi

réside cette inscription ? La lecture d’Axel Honneth devrait nous aider à répondre.

3.2 Histoire de l’art et histoire matérielle

Si un tel designer existe, il  devrait partager avec Axel Honneth une approche matérialiste de

l’histoire,  et  notamment  en  ce  qui  concerne  sa  pratique.  S’il  est  matérialiste  au  sens  de



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 16:47:28, depuis le 216.73.216.110 6/15

matériologue, il est particulièrement attentif aux matériaux qui sont à modifier ou que l’on crée,

prompt à se défaire du préjugé selon lequel il  imprimerait une forme à une matière qu’il tient

désormais pour une illusion. Dès lors, il  devrait  minorer une histoire des formes, que retrace

l’histoire de l’art aux prises avec le design, au profit d’une « histoire matérielle
16

 » préoccupée des

matériaux et des techniques susceptibles de les transformer ou de créer ces derniers, intéressée

par  les  relations  qui  se  nouent  entre  les  productions  de  design  et  les  acteurs  concernés

(designers, clients, usagers...)

3.3 Valeur d’échange et valeur d’usage : le sens du travail

En considérant,  non  plus  l’histoire  en  tant  que  discipline  scientifique  mais  l’histoire  en  tant

qu’ensemble d’événements,  le  designer  matérialiste  devrait  se sentir  rappelé à ce qui  a  fait

originellement le cœur de son métier, encouragé à se tenir à distance de la production de gadgets,

d’objets ou d’espace de luxe afin de s’attacher aux besoins sociaux qui lui incombe de satisfaire.

En d’autres termes, notre designer devrait se sentir incité à minorer la valeur d’échange de ses

productions pour privilégier leur valeur d’usage
17

. Et c’est peut-être en raison de ce retour sur les

origines de son métier que notre designer rencontrerait le matérialisme historique, car c’est le sens

de sa pratique, c’est-à-dire de son travail, que cette incitation engage. Depuis Karl Marx et dans la

tradition de l’École de Francfort, le travail focalise en effet l’attention car il produit de la valeur,

permet l’extériorisation des capacités humaines dans une production et favorise ainsi la réalisation

de soi. Il n’en est pas autrement pour notre designer matériologue, s’inscrivant dans une histoire

matérielle  de sa pratique,  soucieux de valeur  d’usage,  du rôle  social  qui  lui  est  assigné et

conscient de se réaliser à travers son travail, c’est-à-dire grâce aux projets qu’il peut mener à

bien
18

.

Précisons  ce  point.  Dans  un  Monde  de  déchirements,  Axel  Honneth  réactive  la  distinction

conceptuelle que Hannah Arendt développe dans La condition de l’homme moderne
19

. Il retrace

ainsi  la  distinction entre  le  travail  (le  labeur  par  lequel  l’être  humain assure directement  les

conditions organiques de sa reproduction) et l’œuvre (action par laquelle l’être humain crée à partir

des matériaux un monde artificiel et une infinie variété des objets). Puis, il précise que ces deux

sortes d’action forment la poiésis, soit une activité qui trouve sa finalité en dehors d’elle-même. Il

rappelle alors que, pour Hannah Arendt, seule la praxis, une action distante des choses, n’ayant

pas de finalité autre qu’elle-même, recouvre la rencontre entre êtres humains qui se parlent. Il

s’agit d’une « action communicationnelle ». Le monde moderne réduirait la part de la praxis au

profit de la poiésis
20

. À suivre Axel Honneth relisant Hannah Arendt, nous pouvons ainsi préciser

que, pour le designer, le travail participe de ces trois termes. Il est travail au sens strict, car il prend

racine dans la nécessité de ce qui est à faire pour vivre et parce qu’il est probable que les premiers

objets ou espaces furent à peine transformés. Il ressortit à l’œuvre dans la mesure où son action

est médiée par le projet et par la mise en œuvre de ce dernier (poiésis). Enfin, il tend à une action

communicationnelle (à la praxis) parce que l’échange entre designer et commanditaire, client ou

usager est souvent signifiée, quand elle advient sous de bons auspices, comme une des phases

les  plus  riches  d’un  projet,  comme  le  moment  de  réalisation  de  soi  qu’accompagne  la

reconnaissance de l’autre
21

.

3.4 Aliénation, réification et émancipation

Mais si  cette approche matérialiste de l’histoire est bien la sienne, notre designer doit  d’une

certaine  façon partager  le  sort  qui  est  dévolu  au prolétariat  dans l’approche matérialiste  de

l’histoire. Il serait aussi être privé, par le système capitaliste de production et de marché, de la

possibilité d’objectiver et de reconnaître ses capacités à travers ses productions. Il serait, parfois,

lui  ou ses semblables,  entravé, « aliéné »,  pour le dire avec les mots de Karl  Marx et  des

sociologues de l’École de Francfort. Cela n’est pas difficile à attester, il suffit d’enquêter auprès

des designers : pour l’essentiel, cette aliénation ressortit au temps, à l’accélération du temps et à

l’augmentation des tâches à effectuer, comme le suggère Hartmut Rosa, à travers nombre de ses

ouvrages
22

.

Là encore, il est possible de préciser grâce à un autre concept emprunté à l’École de Francfort, à



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 16:47:28, depuis le 216.73.216.110 7/15

savoir la réification. Selon Axel Honneth
23

, la réification, ou chosification d’êtres qui ne sont pas

des choses, intervient dans un processus de reconnaissance distordu, où l’une des personnes

envisage l’autre comme s’il s’agissait d’une chose dont il peut user à sa guise (ou presque). Et ce

n’est là que l’aboutissement d’un processus entamé de longue date dont nous pouvons, en suivant

Axel Honneth, retracer les grandes étapes. Avec l’avènement du capitalisme, la nature n’étant plus

appréhendée que comme réservoir de ressources ou de matières premières, il faut donc la réifier,

se détacher d’elle, faire taire toute émotion, tout attachement, afin de pouvoir l’exploiter sans

vergogne.  Un  pas  de  plus  :  sous  l’égide  du  capitalisme,  les  besoins  traités  doivent  être

économiquement  profitables  ou inventés  afin  qu’ils  servent  eux-aussi  le  profit,  et  la  fonction

marchande envahit la sphère des relations humaines au travail et dans la société en général. Les

êtres humains se saisissent alors mutuellement à l’aune de leurs intérêts égoïstes et, dépourvus

d’empathie, se réservent alors un traitement purement instrumental. À l’ère du capitalisme néo-

libéral,  le  sujet  s’extrait  émotionnellement de la situation vécue afin de mieux la rationaliser,

devient spectateur qui développe un regard calculateur, se détache, se désintéresse du monde

pour mieux l’instrumentaliser.  La réification est  donc devenue le mode dominant  de l’activité

intersubjective,  elle  constitue une « seconde nature »,  ce qu’en sociologie  on nomme « un

habitus
24

 ».

Dans le domaine du design, nous pouvons noter l’existence de deux types de réification. Une

réification subie, celle dont sont victimes les designers qui sont réduits à n’être qu’un rouage de la

machinerie capitaliste qui les dépasse et les broie. Celle qui reconduit les designers au seul travail

(alimentaire),  les réduits  de seul  fait  à  un des deux éléments de la poiésis  et  les empêche

d’atteindre toute praxis. Mais la réification peut aussi être pratiquée, voire revendiquée, chaque

fois qu’il y a distorsion de la reconnaissance qui est à la base du primat de la valeur d’échange sur

la valeur d’usage, de l’oubli du sens du travail et de la praxis. C’est ce qui advient, par exemple,

dans le détachement qui peut aller jusqu’au cynisme (d’un Philippe Starck, par exemple). À ce

titre, le design n’est qu’un outil de domination parmi d’autres, il participe de l’industrie culturelle

dont Theodor W. Adorno a bien montré qu’elle était l’arme qui, aux mains du capitalisme, provoque

aliénation des masses et favorise ainsi la réification
25

. Autre exemple : dans le champ du design, il

y a réification quand le design émotionnel, c’est-à-dire le plaisir que peut provoquer l’utilisation

d’une production, n’est plus requis qu’en vue de provoquer le désir de consommation
26

. Ou, autre

exemple, il y a réification quand l’affordance, la facilité à utiliser un objet — qui est en soi une

bonne  chose  —  l’emporte  sur  l’agentivité,  le  supplément  d’être  que  nous  apportent  les

apprentissages nécessaires à l’utilisation d’une production
27

. Notons enfin, toujours en demeurant

fidèle  à  Axel  Honneth,  que cette  réification  repose sur  une distorsion  d’une reconnaissance

humaine originelle, y compris dans le champ du design : n’est-ce pas au regard de la réification

des choses et des êtres que des courants du design revendiquent une forme d’émancipation par le

low tech, par la dérision en ce faisant design critique, ou en revendiquant le « peu » et l’économie

des moyens
28

 ?

3.5 Amoralité d’un projet machinique et conscience
malheureuse

Jusqu’ici, notre design matériologue peut embrasser une approche matérialiste de l’histoire dans la

mesure où les analyses du travail, de l’aliénation et de la réification font écho à sa pratique et, plus

largement, à sa condition. Il y a cependant, nous semble-t-il, deux limites à cette adhésion.

Quant Axel Honneth analyse la notion de travail compris sous l’angle du matérialisme historique, il

insiste sur le processus de formation individuelle qui concerne l’acte de travailler, le fait de manier

des outils et produire des biens. À la différence de la majeure partie des animaux, l’être humain

n’en reste pas à la satisfaction de ses besoins immédiats, de ses seuls appétits présents. Il

anticipe tant le besoin à venir que sa satisfaction future. Et il met dès lors en œuvre cette double

anticipation grâce à son travail et aux outils qui le libèrent de l’anéantissement immédiat de son

énergie
29

.  Le  travail  est  bien  décrit  par  Axel  Honneth  comme  force  d’humanisation,  de

différentiation avec l’animal et, tout d’abord, d’action sur soi — sur sa nature — avant que d’être

exploitation de la nature. L’être humain acquiert la conscience de sa capacité de faire, de fabriquer

des objets et de modifier le monde. On ainsi comprend le lien qui unit fortement design, travail et



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 16:47:28, depuis le 216.73.216.110 8/15

matérialisme historique. Le design est non pas simplement une activité salariée, mais un travail

mettant en œuvre un projet qui, par définition, s’éloigne du présent et de la satisfaction immédiate

des  besoins,  vise  une  satisfaction  différée  et  meilleure,  c’est-à-dire  une  amélioration  de

l’habitabilité du monde et, d’un même geste une réalisation de soi.

Mais l’analyse d’Axel Honneth est d’autant plus intéressante qu’elle se focalise sur le rôle que joue

l’outil dans le travail et dans le passage de l’outil à la machine. En passant de l’outil à la machine

qui, elle, utilise une source d’énergie extérieure au corps, l’être humain ne se contente pas de

mettre en jeu une intelligence qui  se reconnaît  dans sa capacité de faire,  de transformer et

d’améliorer le monde. Il utilise la ruse (mêtis), mélange d’habileté et de savoir-faire, décuple sa

force bien au-delà de celle dont la nature l’a doté. On retrouve dès lors, sous la plume d’Axel

Honneth, quelques idées trop rapidement esquissées par Vilém Flusser. Le design est une ruse,

dit ce dernier dans sa Petite philosophie design, car, tel Ulysse inventant le Cheval dans lequel les

armées grecques se cachent afin d’en finir avec les Troyens, le designer se sert du projet comme

d’un outil (un levier, par exemple), qui utilise les forces de la nature pour être plus fort qu’elle et la

tromper, inverser le rapport de force qu’il entretient avec elle
30

. En suivant notre sociologue, nous

pouvons dire que le projet n’est pas un simple outil, car il constitue une sorte de machine : il

n’utilise pas forcément la simple énergie de celui qui le manie, ce n’est pas forcément le design

concepteur qui réalisera concrètement le projet.

Trois éléments sont alors à noter. Premièrement, c’est là, dans l’être machinique du projet, que se

conforte le lien entre design et industrie (dont l’essor du design est contemporain). Deuxièmement,

et comme le suggère Vilém Flusser, le projet peut être ruse, perfidie et tromperie, dans la mesure

où, fort de sa connivence avec l’industrie, il peut participer de l’exploitation de la nature, favoriser

la valeur d’échange, participer du processus de réification, etc. Mais, troisième élément, quand le

projet se fait détournement de matériau, récupération par exemple, ou revendication du low tech,

ne fait-il pas preuve de ruse à l’égard, non pas de la nature, mais de la technique et de l’industrie ?

C’est  ainsi  ce  que  certains  designers,  à  en  croire  Grégory  Marion,  opposent  une  forme

« tactique », sorte de « résistances subreptices », aux « stratégies » éprouvées par le système de

production dominant
31

. Autant conclure, sur ce point, que le projet n’est ni immoral, ni moral, mais

amoral.

Ce que nous retirons de ce passage pour notre propos, c’est qu’en faisant sienne une approche du

design qui adopte l’angle du matérialisme historique, le designer comprend sa pratique comme

travail  et  projet  qui,  lui,  est  une machine mettant  en œuvre,  en plus de l’intelligence qui  se

reconnaît dans sa capacité de faire et d’améliorer l’habitabilité du monde, une forme de ruse. Dès

lors qu’il adopte une conduite éthique, cette dernière lui fera orienter la ruse dont le projet est

porteur vers l’industrie et le capitalisme. Mais ce designer-là ne peut pas ne pas savoir que sa

posture ne sera jamais totalement  partagée dans son domaine.  Dès lors,  on tient  là  ce qui

constitue un frein à l’adhésion du designer au matérialisme historique, à savoir le surgissement de

ce que Benjamin Fondane appelait, pour d’autres domaines, une « conscience malheureuse
32

 ».

3.6 Le socialisme empirique du designer

3.6.1 Une profession libérale et hétérogène

Toutefois, il existe vraisemblablement un frein encore plus puissant que celui-là à l’adhésion du

designer au matérialisme historique. Sur ce point, c’est l’analyse de ce qu’Axel Honneth nomme

« les  fardeaux du socialisme » qui  peut  nous éclairer.  Plutôt  que de céder  aux sirènes du

communisme renouvelé qu’appelait le matérialisme historique des origines, notre sociologue fait

l’hypothèse d’un « socialisme empirique », la question étant pour nous de savoir si notre designer

matérialiste pourrait se reconnaître dans la finalité politique de cette lecture de l’histoire humaine.

Dans le « Un cadre de pensée obsolète lié à l’esprit  et  à la culture de l’industrialisme » —

« chapitre 2 » de L’Idée du socialisme
33

— Axel Honneth repart de la « liberté sociale », de l’idée

que chacun ne peut réaliser sa liberté et satisfaire ses besoins que si une telle réalisation est

mutuelle,  et  que  cette  condition  n’est  possible  que  les  si  les  êtres  humains  partagent  une



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 16:47:28, depuis le 216.73.216.110 9/15

communauté solidaire de vie. Ce qui doit primer dans une relecture du matérialisme dialectique,

c’est donc la vie libre et communautaire, un idéal normatif, et pas uniquement l’idée d’un partage

plus équitable des ressources.

Il  rappelle alors que les théoriciens du matérialisme historique s’accordent,  d’une part,  sur la

nécessité de supprimer le système capitaliste dans la mesure où celui-ci repose sur une liberté

individualiste et la recherche des intérêts privés, et, d’autre part, sur le présupposé selon lequel les

moyens humains de ce renversement sont déjà prêts, motivés pour fonder la réorganisation du

système économique sur un principe coopératif. Saint-Simon défend la thèse que tous les acteurs

de  l’industrie  sont  prêts  à  échanger  un  régime  de  propriété  féodal-bourgeois  contre  une

association libre et sans contrainte ayant pour but d’augmenter la productivité au profit de tous.

Chez Robert Owen, Louis Blanc et Pierre-Joseph Proudhon, cette idée de moyens humains prêts

à renverser le capitalisme est aussi présente, la communauté des acteurs étant cependant réduite

à la masse des salariés de l’industrie. Même si Marx échappe à ce présupposé dans ces écrits

historico-politiques, où il comprend que tous les salariés n’ont pas les mêmes aspirations, il oublie

cette nuance dès qu’il  passe à l’analyse du capitalisme et voit dans le prolétariat une classe

spontanément tournée vers la révolution.

Axel Honneth note alors deux difficultés. Premièrement, ces courants de pensée vont délaisser la

souveraineté populaire démocratique au profit d’une compréhension économique de l’histoire. Par

exemple, selon Saint-Simon, le mode industriel de production, les progrès techniques qui l’ont

engendré, permettrait de fonder un nouvel ordre social où tous planifieraient ensemble la manière

de satisfaire les besoins de chacun. L’ensemble serait financé par une banque centrale, gérée par

les représentants des forces industrielles, qui rendrait superflue toute instance politique. Autre

référence théorique, Proudhon réclame la suppression de toutes les fonctions gouvernementales

qui pourront être remplacées par la coopération de petites unités de production. Les droits libéraux

égalitaires devraient être supprimés car ils n’ont servi qu’à fonder la propriété privée. Déjà chez

Marx, les droits libéraux perdraient toute raison d’être en dehors d’une sphère économique dès

lors que le système capitaliste aura disparu et, avec lui, la distinction entre politique et production

économique. Dans le système marxien, il ne reste plus de place ni pour l’autonomie de l’individu,

sa liberté, ni pour l’exploration intersubjective d’une volonté commune. Pour notre propre compte,

cela ne signifierait-il pas que notre designer, soucieux d’exercer une profession dite « libérale »,

répugnerait à une lecture de l’histoire qui minore l’exercice de la liberté au profit de la seule sphère

économique ?

Deuxièmement,  et  pour  ce  qui  concerne  l’homogénéité  d’un  prolétariat  acquis  à  la  cause

révolutionnaire,  Axel  Honneth  note  une  difficulté  d’ordre  épistémologique  :  le  matérialisme

historique introduit  dans le réel ce qu’il  entend démontrer, c’est « la méthode de l’imputation

rationnelle ». Mais la difficulté soulevée est aussi de nature factuelle : il rappelle en effet que c’est

Horkheimer qui, en s’appuyant sur les enquêtes relatives à l’ « autoritarisme » chez les ouvriers, a

le premier montré l’hétérogénéité de la classe ouvrière, remettant ainsi en question l’idée d’acteurs

spontanément tournés vers la révolution. Pour notre propos, cette difficulté ne signifie-t-elle pas

que notre designer, pour aliéné qu’il soit et subissant peut-être une sorte de réification, ne forme

pas,  avec  ses  pairs,  une  classe  homogène  toute  disposée  à  réaliser  un  renversement

révolutionnaire du capitalisme ?

3.6.2 La question du déterminisme

Poursuivant ses analyses, Axel Honneth rappelle que selon le matérialisme historique l’histoire est

régie par des lois et  une forme de déterminisme :  c’est  ainsi,  par exemple, que la prise de

conscience par le prolétariat des maux dont il souffre est nécessaire. Louis Blanc envisage cette

prise de conscience comme une inévitable étape vers le dépassement de la concurrence d’une

économie  de  marché et  l’avènement  tout  aussi  indiscutable  d’une  communauté  économique

solidaire.  Proudhon fonde plutôt  cet  avènement  sur  la  réconciliation progressive des classes

opposées,  mais  la  nécessité  à  l’œuvre  reste  la  même.  Marx  avance,  successivement,  deux

approches  du  même  problème  :  la  première,  proche  de  Proudhon  (lutte  des  classes  et

réconciliation  graduelle),  la  seconde  proche  de  Saint-Simon  (avancée  des  connaissances



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 16:47:28, depuis le 216.73.216.110 10/15

techniques et maîtrise de la nature). Dans tous les cas, le rôle et la contribution des individus est

subordonnée à une loi de l’histoire qui, en elle-même, conduirait de façon déterministe au progrès.

Pour notre champ, cela ne signifie-t-il pas que notre designer serait trop jaloux de sa liberté et trop

conscient  de  l’hétérogénéité  de  sa  profession  pour  adhérer  à  au  déterminisme  inhérent  au

matérialisme historique ?

3.6.3 Le socialisme expérimental

Arrivé en ce point de ses analyses, Axel Honneth rappelle la critique que John Dewey adresse au

matérialisme historique : en adoptant une forme de déterminisme, ce dernier se serait coupé de

toute empirie, de la possibilité de quitter l’horizon communiste pour une sorte de socialisme à

tester ; socialisme que notre sociologue nomme « socialisme expérimental
34

 ».

Dans « Les voies du renouveau (1) : le socialisme comme expérimentalisme historique », il s’agit

dès lors, pour refonder une forme de socialisme par-delà le marxisme, d’élaborer une théorie de

l’histoire plus conforme à notre temps et en lien avec la liberté sociale. Il incombe ainsi à notre

sociologue de corriger l’idée que cette dernière naîtrait de l’abolition du système capitaliste, c’est-

à-dire  d’un  changement  introduit  dans  la  sphère  économique  par  une  classe  sociale  toute

disposée à un tel bouleversement. Si l’objectif est plutôt de réguler le marché afin de ne pas

compromettre la liberté sociale, il faut s’attacher à vérifier empiriquement comment on pourrait

amender  le  système capitaliste,  et  cela  suppose,  comme John  Dewey  l’a  montré,  que  l’on

abandonne l’idée d’un déterminisme historique pour l’expérimentation. Selon Axel Honneth, il faut

donc commencer par documenter les expériences qui ont déjà été réalisées et en cours, s’attacher

à l’histoire des associations de producteurs,  des syndicats visant à humaniser le travail,  des

politiques de la ville, des fonds de solidarité, des coopératives de la ville basque de Mondragón, du

salaire minimum et socialisation du marché du travail
35

, etc. Il faut accepter d’un même geste que

cet accueil de nouveaux possibles n’est précisément possible que si les groupes sociaux et ces

expériences visent l’intégration, c’est-à-dire une voie institutionnelle plus qu’insurrectionnelle : car il

s’agit de communiquer à tous et avec tous afin de convaincre chacun que ces revendications

serviront à tous.

Ces analyses d’Axel  Honneth  restent  à  discuter,  comme il  en  convient  lui-même,  mais  une

question peut d’ores et déjà être formulée en relation avec notre designer matérialiste. N’y aurait-il

pas, dans ce caractère empirique du socialisme, de quoi dépasser les limites et les freins dont

nous venons de faire état en matière de liberté, d’hétérogénéité de profession, de déterminisme ?

L’expérimentation et la place qu’accorde John Dewey à cette dernière dans les apprentissages fait

partie des revendications des designers
36

. De plus, certains d’entre eux témoignent d’un vif intérêt

pour le design tel qu’il peut être mis en œuvre en dehors de l’Europe et/ou dans des territoires où

les personnes entendent vivre ensemble autrement — dans les Zones à Défendre (ZAD), par

exemple. Pour s’en convaincre, il suffit d’observer l’accueil enthousiaste que reçoivent les romans

graphiques qu’Alessandro Pignocchi consacrent notamment aux ZAD
37

. À leur façon, les designers

acquiescent à l’idée de documenter le socialisme expérimental.

En  somme,  notre  designer  matériologue,  sans  préjugé  naturaliste  ou  formaliste,  soucieux

d’éthique, sensible à l’histoire matérielle du design et à la question du travail, convaincu d’une

dimension idéelle d’un projet-machine, souffrant comme certains de ses semblables, d’aliénation,

de réification et  d’une conscience (de classe)  malheureuse,  pourrait  se reconnaître  dans un

matérialisme historique qui, respectueux des libertés fondamentales, préférerait au déterminisme

historique strict et au seul horizon communisme une forme empirique de socialisme.

4. Designer épicurien

Au fil  de notre article,  le  portrait  de notre designer matérialiste apparaît  peu à peu.  Il  reste

cependant une acception du terme de matérialiste que nous n’avons pas encore évoquée, et qui

ressortit à une posture existentielle. Notre designer peut-il ressembler à un être qui, renonçant à

l’illusion d’un au-delà paradisiaque, ferait son ciel ici-bas goûtant les plaisirs terrestres et jouissant



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 16:47:28, depuis le 216.73.216.110 11/15

de la vie ? La question peut sembler étrange, mais cette étrangeté tient à la caricature qui fait du

matérialisme une incitation à festoyer  et  à  se livrer  au libertinage,  alors même que certains

matérialistes de l’Antiquité tel Épicure ont prôné l’ataraxis, c’est-à-dire une éthique soutenant que

la finalité de l’existence humaine est assimilable à l’absence de trouble
38

. Quels sont les indices

rendant pertinent ce rapprochement ?

Après tout, le designer entend améliorer l’habitabilité du monde : c’est dire qu’il n’y a pas d’au-delà

à chercher, et que le bien-être est bien de notre monde. C’est exprimer aussi que ce bien-être est

modeste : il correspond à ce qui est commode d’usage, facile, accessible et qui évite la peine à se

servir  des objets,  à s’orienter  dans les espaces,  etc.  Notons aussi,  en un clin  d’œil  amusé,

qu’Épicure constitue la version francisée du grec Epikouros  signifiant littéralement « celui  qui

secourt  »...  Voilà  un  indice  qui  concernerait  particulièrement  notre  designer,  notamment  s’il

pratique le care design ! Notons enfin que l’enseignement d’Épicure, situé dans un Jardin (soit un

espace dessiné, ou « designé »), était ouvert à toutes et à tous, y compris aux esclaves. À sa

façon, l’enseignement épicurien se voulait aussi inclusif que le design éponyme !

Afin de répondre plus sérieusement, il convient d’entrer un tant soit peu dans le détail de cette

philosophie, et pour ce faire de revenir à celui qui l’a inspirée, à savoir Épicure (341-270 avant J.-

C.)

4.1 Atomisme et projet, sensation et sensualité

Rappelons en premier  lieu que,  pour  Épicure,  l’univers  est  uniquement  composé de vide et

d’atomes  qui,  en  chute  libre,  s’entrechoquent  pour  former  la  matérialité  des  corps.  Cette

composition n’obéit par conséquent à aucune providence, aucun finalisme, mais au hasard qui

peut  recomposer  des  mondes  à  l’infini.  Ce  matérialisme  et  l’absence  de  finalité  des  corps

composés d’atomes impliquent que si des divinités existent, elles ne s’intéressent pas aux affaires

humaines, contrairement à ce que pensent les êtres superstitieux. Ce point de doctrine correspond

assez au designer voulant se dégager des préjugés (à l’égard d’une entité illusoire comme la

matière, une forme de naturalisme, etc.) et soucieux de matériaux qui, en eux-mêmes dépourvus

de sens, peuvent être mis au service d’un projet qui, par définition, n’a rien de préétabli.

En second lieu, remarquons que la sensation est capitale pour Épicure dans la mesure où elle

montre, y compris dans sa forme négative, la douleur, que les êtres sont vivants et qu’il y a une

vérité des sens. De son côté, notre designer s’intéresse aux matériaux pour leurs propriétés

physiques, comme le soulignait déjà François Dagognet, mais aussi pour des qualités telles que la

douceur, la couleur, la texture, etc., c’est-à-dire pour leur sensualité, l’impact que celle-ci a sur nos

sens. Dans ce même registre, c’est bien la sensation qui est source de plaisir ou de peine, selon

qu’elle est agréable ou pas. Or, sauf à s’identifier à un fonctionnalisme qui, mal compris, rejetterait

toute recherche esthétique susceptible d’engendrer du plaisir  en plus de la commodité, notre

designer matérialiste s’attache bien, à travers l’habitabilité du monde, à augmenter le plaisir et à

diminuer la peine des humains.

4.2 Plaisirs, affordance et agentivité 

Enfin, nous pouvons nous attacher au calcul des plaisirs auquel Épicure nous convie, soit au fait

de privilégier certains plaisirs et d’en proscrire d’autres. Ces plaisirs sont de trois sortes. Sans

doute  les  «  plaisirs  nécessaires  »,  ceux  qu’il  faut  assouvir  sous  peine  de renoncer  à  vivre

(satisfaire sa faim, étancher sa soif, etc.) ne sont-ils pas du ressort du designer. Cependant les

« plaisirs vides », comme la fortune ou la célébrité, ne correspondent-ils pas aux objets issus de

l’industrie du luxe, ou, à l’inverse, aux gadgets bon marché, que notre designer soucieux d’éthique

a décidé de fuir peut-être parce que, comme Épicure le soulignait, ils reposent sur le manque,

l’addiction, l’insatiabilité qui, tôt au tard, engendrent une forme souffrance ? Quant au « plaisirs

naturels », qui sont agréables mais non nécessaires à notre survie, comme l’art, par exemple, ne

sont-ils pas au cœur de la recherche esthétique de notre designer ? En somme, tout projet qui

dose entre affordance et agentivité ne se livre-t-il pas à ce calcul des plaisirs consistant à limiter la

peine (des apprentissages formateurs) et augmenter le plaisir (de l’usage immédiat) ?



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 16:47:28, depuis le 216.73.216.110 12/15

Notre designer pourrait donc, en ce sens, être épicurien. Et il n’est pas jusqu’à la question de la

peur de la mort qui ne le rapproche d’Épicure. On sait que l’ataraxie, visée comme fin de la vie

humaine, ne peut être atteinte qu’en ayant vaincu la peur, notamment la peur de la mort. Le

philosophe  enseigne  que  cette  dernière  n’est  qu’absence  de  sensation,  donc  vacuité  de

souffrance, et que l’existence des êtres humains ne coïncide jamais avec leur propre mort. Soit ils

vivent encore et cette dernière n’est pas, soit la mort est présente, et ils ne sont plus
39

. Sans aller

jusque-là, travailler à l’habitabilité du monde, n’est-ce pas chercher à élimer des usages des objets

ou des espaces, la crainte, l’appréhension, l’inquiétude, de ne pas savoir utiliser tel ou tel objet, de

se perdre dans un espace ? Prenons un exemple en guise de réponse. En matière d’objet,

d’ordinateur en l’occurrence, on se souvient de l’ouvrage intitulé Épreuves d’écriture, composé

sous l’égide de Jean-François Lyotard pour accompagner les Immatériaux.  Ce catalogue très

particulier  retrace en fait  une expérience collective  avec une écriture  «  dématérialisée »,  le

curateur ayant demandé à des personnes volontaires — philosophes, historiens, écrivains... — de

réagir par écrit à certains termes — matériau, matériel, en font partie — en écrivant sur un des

premiers ordinateurs alors disponibles
40

. Tous ces ordinateurs étant reliés à un ordinateur central,

ces mêmes personnes pouvaient alors réagir à l’écrit de leur collègue, et ainsi de suite. Dans le

« Post-scriptum » inséré dans le catalogue, le philosophe analyse l’expérience et constate les

abandons qu’une telle « épreuve » a suscités dès lors que ces personnes se sont senties inhibées

devant  la  machine  inconnue,  infantilisées  par  l’aspect  techno-scientifique  de  l’expérience,

exaspérées  par  la  lenteur  de  transmission  due  au  système  d’exploitation...  De  façon  plus

inquiétante, on peut aussi penser à la fracture numérique qui divise nos sociétés...

Conclusion

Le portrait de notre hypothétique designer est presque achevé. Il est matérialiste au sens où il

s’intéresse aux matériaux, tente de se défaire des préjugés naturalistes ou formalistes, tout en

maintenant une dimension idéelle d’un projet qu’il sait amoral et un souci éthique. Il adhère au

matérialisme historique parce qu’il s’intéresse au travail qui produit de la valeur et, comme il se

déclare  victime d’aliénation  et  de réification,  demeure empêché de se reconnaître  dans ses

projets, tout en sachant que son sort ne fait pas l’objet d’une condition partagée par ses pairs, il

demeure  une  conscience  (de  classe)  malheureuse.  Attaché  à  la  liberté  que  lui  confère  sa

profession — fut-ce au titre d’une promesse non tenue — il se méfie cependant du déterminisme

historique inhérent à cette lecture de l’histoire, préférant à l’horizon communiste un socialisme

expérimental.  Dans son existence,  qui  n’est  pas si  séparable de son activité  pratique,  il  est

épicurien au sens où c’est la réalité des corps et la sensualité des matériaux qui éveillent son

intérêt, le projet étant le lieu où s’opère un calcul éthique des plaisirs, l’habitabilité du monde

débarrassée de la peur étant son horizon pour lui et tous les êtres humains.

« Presque », écrivons-nous, car des traits qui forment les principes du matérialisme, il en est un

que nous avons écarté trop vite. Nous avons en effet présupposé que le matérialisme entendu en

tant  que  condition  de  connaissance,  question  épistémologique,  donc,  ne  concernait  pas  le

designer essentiellement intéressé par sa pratique. Or, en minorant une histoire de l’art des formes

au  profit  d’une  histoire  matérielle  du  design,  notre  designer  entre  dans  des  considérations

scientifiques. Si le design n’est pas en soi une science, rien n’interdit qu’il fasse objet de science

et, en l’occurrence, et peut-être surtout, d’un retour critique préparant une forme de connaissance.

L’hypothèse que nous développons par ailleurs est qu’une théorie critique du design s’enracine

dans la pratique du projet qui, en elle-même, se développe par retours critiques sur ses propres

propositions. Notre designer pourrait donc être matérialiste au sens où sa pratique, qui demeure

première et ne constitue pas une science, peut faire l’objet d’une théorie critique et participer, de

ce fait, de l’établissement de connaissances. Il faudrait donc, pour que le portrait soit complet,

développer cette dernière idée en relation avec le séminaire que nous animons par ailleurs
41

.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 16:47:28, depuis le 216.73.216.110 13/15

Pour des définitions plus complètes, voir « Matérialisme » dans1.

https://www.cnrtl.fr/definition/matérialisme/substantif, consulté le 5 septembre 2023. 

LA METTRIE, Julien Offray (de), L'Homme machine, [1748], Paris, Librairie-éditeur2.

Frédéric Henri, 1865 ; rééd., La Mettrie, Julien Offray (de), L'Homme machine, Paris, PUF,

1998. 

Sur l’utilisation du « persona », voir par exemple : Annie GENTES et Avner PEREZ, « Le3.

‘’traduire’’ comme paradigme de la pratique du design », Appareil [En ligne], 24 | 2022, mis

en ligne le 22 juillet 2022, consulté le 05 septembre 2023. URL :

http://journals.openedition.org/appareil/4427 ; DOI : https://doi.org/10.4000/appareil.4427 

Pour lire cet « Avant-propos » et les commentaires le concernant, se reporter à l’anthologie4.

Matérialité composée par le collectif DAM et, plus particulièrement, à la deuxième partie :

https://dit.dampress.org/readers/materialite/du-factuel-au-definitionnel/dagognet, consulté

le 22 novembre 2023. 

François DAGOGNET, « Avant-Propos », dans François DAGOGNET, Rematérialiser.5.

Matières et Matérialismes, Paris, Vrin, 1989, p. V. 

François DAGOGNET, « Avant-Propos », dans François DAGOGNET, Rematérialiser.6.

Matières et Matérialismes, op. cit., p. V. 

Ibidem, p. I. 7.

Marie-Ange BAYER et Olivier ZEITOUN (dir.), La Fabrique du vivant. Mutations/Créations,8.

Orléans, éditions HYX, 2019. 

Insistons. Aristote n’a jamais dit que la forme était distincte de la matière. Renvoyer à9.

l’anthologie Matérialité pour cette mise au point :

https://dit.dampress.org/readers/materialite/les-grands-combats, consulté le 5 septembre

2023. 

Sur cette question du « stylisme » et « du styliste », termes préférés à « design » et10.

« designer », consulter l’ouvrage de Jocelyne Lebœuf : Jacques Viénot, pionnier de

l’esthétique industrielle, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 20006. 

Jean-François LYOTARD, Thierry CHAPUT (dir.), Les Immatériaux. Album et inventaire,11.

Paris, Centre Georges Pompidou, 1992.

Sur le même sujet voir : SFEZ, Géraldine, « Les Immatériaux : (penser et) exposer l’envers

de la matière », dans PAGÈS, Claire (dir.), Lyotard à Nanterre, Paris, Klincksieck, 2010 et

Les Immatériaux au Centre G. Pompidou : Étude de l'événement-exposition et de son

public, Paris, Expo média, coll. « Cahier Expo média » (n° 1), 1986. 

Sur ces objets, le plastique, ses qualités et les problèmes qu’il pose, visiter le Design12.

museum de Bruxelles : https://designmuseum.brussels/plasticdesigncollection/ , consulté le

5 septembre 2023. 

Sur ces questions d’éthique, on pourra se référer au travail que nous menons au sein du13.

séminaire intitulé Vers une théorie critique du design. Les notes en sont publiées sur HAL-

Archives ouvertes, à savoir Catherine Chomarat-Ruiz. Vers une théorie critique du design

(2022-2023, semestre1). Doctorat. UFR 04 École des Arts de la Sorbonne, 47 rue des

Bergers 750015 PARIS, France. 2022, pp.48. ⟨hal-03939065v2⟩ et Catherine Chomarat-

Ruiz. Vers une théorie critique du design (2022-2023, semestre 2). Doctorat. École des arts

de la Sorbonne, 47 rue des Bergers 75015 Paris, France. 2023, pp.88. ⟨hal-04150542⟩. 
On sait à quel type de sociétés cet horizon communiste a pu conduire. L’argument d’Axel14.

Honneth, pour amender le matérialisme historique, tient aussi, et c’est ce que nous allons

développer, à son soubassement éthique. Il relit pour ce faire toute la tradition, ce que l’on

ne peut faire dans le cadre de cet article. Mais nous allons nous servir des principales

étapes repérées par Axel Honneth. Sur l’héritage marxiste, voir Axel HONNETH, « Chapitre

https://www.cnrtl.fr/definition/matérialisme/substantif


© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 16:47:28, depuis le 216.73.216.110 14/15

1. La logique de l’émancipation. L’héritage philosophique du marxisme », dans Axel

HONNETH, Un monde de déchirements, Paris, La Découverte, coll. Théories critiques,

2013, p. 23-37. 

Le concept de reconnaissance traverse toute l’œuvre d’Axel Honneth. Deux ouvrages lui15.

demeurent cependant entièrement consacrés : La Lutte pour la reconnaissance, Paris,

Gallimard, Folio Essais, 2000 [1992]. et La reconnaissance. Historie européenne d’une

idée, Paris, Gallimard, Coll. NRF Essais, 2020 [2018]. 

Sur cette expression d’ « historie matérielle », voir l’utile mise au point de Claire BOËR :16.

https://jjctelemme.hypotheses.org/1043, consulté le 5 septembre 2023. Il faudrait en outre

prolonger le travail amorcé dans l’excellente synthèse de Jocelyne Lebœuf : « Histoires du

design : questionnement critique », Sciences du Design, vol. 1, n°1, 2015, p. 76-85. 

Là encore, nous nous permettons de renvoyer à nos notes de séminaire publiées dans17.

HAL-Archives ouvertes, voir note de bas de page n°14 du présent texte. 

Sur l’importance du travail comme réalisation de soi, on peut se reporter à l’enquête que18.

les étudiants de master 2 Design, Arts, Médias, ont réalisée auprès de designers venant de

tous horizons :

https://journal.dampress.org/words/le-design-et-ses-pratiques-volet-1-questions-de-temps,

consulté le 5 septembre 2023. Sur la réalisation de soi, voir le point 4.7 de notre

« Présentation » dans CHOMARAT-RUIZ, Catherine (dir.), « Le design et ses pratiques

(volet 1). Questions de temps », Revue Design Arts Medias, 02/2023, (consulté le

5/09/2023), URL:

https://journal.dampress.org/words/le-design-et-ses-pratiques-volet-1-questions-de-temps/l

e-design-et-ses-pratiques-volet-1-questions-de-temps 

Axel HONNETH, « Chapitre 2. Travail et agir instrumental. Problèmes catégoriels d’une19.

théorie critique de la société », dans Axel HONNETH, Un monde de déchirements, op. cit.,

p. 38-77. 

Axel HONNETH, « Chapitre 2. Travail et agir instrumental. Problèmes catégoriels d’une20.

théorie critique de la société », op. cit., p. 56-61. 

Cf. le point 5.3 de la « Présentation » dans CHOMARAT-RUIZ, Catherine (dir.), « Le design21.

et ses pratiques (volet 1). Questions de temps », Revue Design Arts Medias, 02/2023,

(consulté le 5/09/2023), URL:

https://journal.dampress.org/words/le-design-et-ses-pratiques-volet-1-questions-de-temps/l

e-design-et-ses-pratiques-volet-1-questions-de-temps 

Voir le point 4 de l’enquête déjà citée plus haut. Pour ce qui concerne Hartmut ROSA, on22.

se reportera plus particulièrement à Accélération. Une critique sociale du temps, Paris, La

Découverte, coll. Théorie critique, 2010 [2005] et Aliénation et accélération. Vers une

théorie critique de la modernité tardive, Paris, La Découverte, coll. Théorie critique, 2012

[2010]. 

Axel HONNETH, La réification. Petit traité de théorie critique, Paris, Gallimard, coll. NRF23.

essais, 2007 [2005]. 

Axel HONNETH, « Chapitre 1. La réification chez Lukács », et « Chapitre 2. De Lukács à24.

Heidegger et à Dewey », dans Axel HONNETH, Petit traité de théorie critique, Paris,

Gallimard, coll. NRF essais, 2007 [2005]. 

En plus de « L'industrie culturelle », dans Communications, 3, 1964. p. 12-18, voir le25.

commentaire d’Axel Honneth dans le « Chapitre 7. D’Adorno à Habermas. Sur la

transformation de la théorie critique de la société », dans Axel HONNETH, Un monde de

déchirements, op. cit., p. 178 et suivantes. 

Sur le design émotionnel, voir Donald NORMAN, Emotional design, New York, Basic26.

books, 2007 ; rééd. Design émotionnel, Louvain-la-Neuve, De Boeck, coll. Design et

innovation, 2012. 

Sur l’affordance, voir Donald NORMAN, The Design of Everday Things, 1988 ; rééd. New27.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-16 16:47:28, depuis le 216.73.216.110 15/15

York, Basic Books, 2013. La notion est empruntée à James J. Gibson. Sur l'agentivité, voir

BANDURA Albert, “A. Social Cognitive Theory : An Agentic Perspective”, Annual Review of

Psychology, 52, 1-26, 2001. 

Sur le design du peu et ses multiples occurrences, voir le Dossier thématique dirigé par28.

Sophie Fétro pour le compte de la revue Design, Arts, Médias :

https://journal.dampress.org/issues/design-du-peu-pratiques-ordinaires 

Axel HONNETH, « Première partie », La Lutte pour la reconnaissance, Paris, Gallimard,29.

Folio Essais, 2000 [1992]. 

FLUSSER Vilém, Petite philosophie du design, Belval, Circé, 2002. 30.

Marion, GRÉGORY « Tactique », Design in translation, (en ligne, consulté le 4/09/2023),31.

URL: https://dit.dampress.org/glossary/tactique 

Benjamin FONDANE, La conscience malheureuse, Verdier, 2013 [1936]. 32.

Axel HONNETH, L’Idée du socialisme. Un essai d’actualisation, Paris, Gallimard, NRF33.

essais, 2017 [2015]. 

Le concept est développé par Axel Honneth, dans le « Chapitre III. Les voies du renouveau34.

(1) : le socialisme comme expérimentalisme historique », du livre intitulé L’Idée du

socialisme, op. cit., p. 75-102. 

Tous les exemples sont repris à l’auteur. 35.

Sur ce point, voir par exemple l’intervention de Karen Brunel, intitulée Un réseau de36.

responsabilité, ou l’éthique du design comme maillage d’enjeux partagés, dans le cadre du

séminaire Vers une théorie critique du design, au Semestre 2. Les notes concernées sont

publiées dans HAL-Archives ouvertes. 

Voir notamment Alessandro Pignocchi, La Recomposition des mondes, Paris, Seuil,37.

Anthropocène, 2019. 

Pour lire la Lettre à Ménécée et d’autres textes d’Épicure dans une réédition récente, se38.

reporter à : ÉPICURE, Lettres, Maximes et autres textes, Paris, Flammarion, coll. Garnier

Flammarion, 2017. 

Jean-François LYOTARD (dir.), Épreuves d’écriture, Paris, éditions du Centre Georges39.

Pompidou, 1985. 

Voir notamment les pages 6 et 7 de « La raison des épreuves », où Jean-François Lyotard40.

expose le protocole de l’expérience. 

Les références ont été données plus haut, note 14 du présent texte. 41.


