
Design
Arts
Médias

Éléments théoriques et pratiques pour un
design ontonautique

Aurélien Fouillet

2021-07-15



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 2/19

Chercheur  au  Centre  de  Recherche  en  Design  (Ens  Paris  Saclay,  Ensci  les  ateliers),  co-

responsable du MS Création et Technologie Contemporaine (ENSCI Les Ateliers), a fondé un

atelier de recherche mêlant SHS, design et métiers de la création, membre du comité éditorial des

Cahiers Européens de l’Imaginaire (CNRS édition) et de la revue Société (De Boeck Université).

Ses recherches portent actuellement sur la formulation des principes théoriques et pratiques de

l’ontonautique.

Résumé

Cet article a vocation à proposer des bases de réflexion et des exemples de pratiques du design

qui en montre la portée ontologique. Dans le contexte de l’anthropocène, le design a un rôle à

jouer dans la conception de nouveaux imaginaires et de nouvelles représentations des mondes.

Dans  un  premier  temps  nous  revenons  sur  l’expression  design  ontologique.  Puis,  nous

développons les éléments théoriques sous-jacents à l’ontonautique. Enfin, nous présentons quatre

projets menés qui illustrent une pratique ontonautique du design.

Abstract

This article aims to provide a basis for reflection and examples of design practices that show its

ontological scope. In the context of the Anthropocene, design has a role to play in shaping new

imaginaries and new representations of worlds. First, we explain the expression ontological design.

Then, we develop the theoretical elements underlying ontonautics. Finally, we present four projects

carried out that illustrate an ontonautical design practice.

Introduction

Depuis les travaux de Lyotard
1

 sur les grands récits et de Foucault
2

 sur l’épistémé nous savons

que les enjeux écologiques, économiques et techniques ne sont pas indépendants d’enjeux plus

structurants.  Discours  politiques,  sociaux ou culturels  s’éclairent  à  la  lumière  des cadres  de

représentations  qui  leurs  sont  sous-jacents  ;  objets  techniques,  technologies  anciennes  et

nouvelles, matières et formes se déploient, aussi, dans un cadre de représentation qui en définit la

portée et l’application – pour ne pas dire les conséquences. Tout cela n’est d’ailleurs pas sans

rappeler les Trois écologies de Félix Guattari.

Wittgenstein
3

, déjà, au travers des jeux de langage et des formes de vie qu’ils expriment, nous

montrait la dimension relationnelle de la signification et pour tout dire de toute ontologie, de toute

représentation, de toute grammaire descriptive des choses et du monde. Le quadrillage d’un jeu

d’échecs ou d’un jeu de go, s’ils reprennent les mêmes formes, n’ont pourtant pas le même

emploi, ni la même signification. Cela s’explique par le cadre grammatical des représentations

dans lequel ils s’inscrivent. La société féodale pour l’un, une vision cosmique pour l’autre. Les

formes utilisées pour le jeu d’échecs incarnent les rôles et les limites d’une certaine vision du

féodalisme au travers de cases qui dessinent la frontière et le rôle des pions – et des hommes.

Tandis que le même dessin dévoile un réseau d’intersections dans le jeu de go dans lequel

chaque pion ne trouve son rôle et son importance qu’en se connectant aux autres – vision sociale

bien éloignée de notre logique émancipatoire. Dans d’autres travaux
4

, j’ai déjà eu l’occasion de

montrer comment le jeu est ce lieu où la culture se façonne et où nos représentations du monde

s’incarnent au travers de nos enromancements. Mais ne nous y trompons pas, comme l’explique

Wittgenstein dans ses carnets, cela ne nous renseigne pas tant sur ce qu’est le monde que sur la

manière dont nous nous le représentons, le comprenons et, par conséquent, agissons sur lui.

C’est en ce sens que j’interrogerai, dans ce qui va suivre la notion d’ontologie, la définissant

simplement comme un discours sur l’être – pour ne pas dire un récit, une fiction, une ontofiction.

Dans une époque où des parenthèses se ferment et où d’autres peinent à s’ouvrir, la question des

représentations est fondamentale. Le retour des imaginaires au premier plan
5

 en est un symptôme.

Le retour de questionnements ontologiques dans les sciences humaines
6

 depuis plusieurs années

en est une autre manifestation et, peut-être, une voie de formulation pour le présent qui vient.

Cependant, si la philosophie a formulé les principes sur lesquels se sont élaborés nos sociétés, si

les ingénieurs ont développé les techniques et technologies qui ont transformé le monde, si les



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 3/19

scientifiques ont élaboré les principes qui ont forgé nos visions actuelles de l’univers, on ne peut

que constater l’impasse dans laquelle ils nous ont aussi conduit. Loin de vouloir se passer de leurs

compétences et  domaines d’expertises respectifs,  il  est  certainement  important  de créer  des

passerelles  et  des  relations  nouvelles  qui  puissent  proposer  de  nouvelles  ressources  de

formulation pour des représentations et des pratiques nouvelles des savoirs et des faires. Pour

paraphraser Guattari, les poètes et les écrivains n’ont pas encore compris – ou n’assument pas

encore  –  que  La  Recherche  du  temps  perdu  est  une  œuvre  scientifique.  Si  l’une  des

conséquences de l’anthropocène est bien la remise en question de la place centrale de l’Homme

dans le monde. Place qu’ont essayé de justifier et de lui donner les disciplines dont nous venons

de parler.  La  fin  de l’héliocentrisme,  la  théorie  de l’évolution  et,  maintenant,  l’anthropocène,

finissent de projeter l’humain loin du centre d’un univers qu’il avait voulu à sa mesure et à son

image et que la science moderne a longuement élaboré et argumenté. Peut-être le temps est-il

venu d’étendre à nouveau le spectre du savoir au-delà de la seule rationalité ?

C’est dans cette perspective de remise en question de nos représentations que le Design a un rôle

à jouer. C’est en cela que les designers peuvent être qualifiés d’ontonautes, de voyageurs de

l’Être. Le Design, par ce qu’il implique comme représentations (temporelle, spatiale, corporelle,

mémorielle, rituelle, matérielle, technique, sociale, etc.), n’est pas qu’un simple producteur d’objets

ou de services. En travaillant sur les jeux de langage et les modes de vie, les grammaires des

formes, des gestes et, plus généralement, des objets eux-mêmes, il façonne des imaginaires, des

ontologies ou ce que nous avons appelé des « ontofictions » c’est-à-dire des narrations qui

donnent à voir les possibilités de l’Être, les potentialités de l’Être et de ses représentations. C’est

pourquoi,  nous envisageons le Design comme une pratique « ontonautique » et  le Designer

comme un membre du corps des ontonautes, de ceux qui explorent les multiplicités de l’être et qui

en expérimentent, prototypent et produisent les formes potentielles.

Dans le contexte de l’anthropocène, d’une décolonisation des savoirs opérés par l’anthropologie,

et d’une nécessité de façonner de nouveaux imaginaires, représentations et ontologies, l’un des

enjeux pour le design contemporain est donc de s’emparer de ces dimensions et d’en assumer la

pratique. Dans cet article, nous nous proposons de formuler les éléments théoriques pour la mise

en place d’une pratique à même de justifier la portée ontologique du Design contemporain. À

savoir, sa capacité à produire de nouveaux cadres de représentations, de nouveaux imaginaires

matériels,  de  nouveaux  points  de  vue  et  de  nouvelles  perspectives.  Cela  conduisant,  par

conséquent, à la modification de nos comportements, de nos relations, de nos valeurs, etc.

1. Du design ontologique au corps des
ontonautes

La première occurrence de l’expression « design ontologique » que nous avons rencontré se

trouve dans un ouvrage d’Arturo Escobar, Sentir-penser avec la Terre.  L’auteur interroge nos

modes de vies et nos représentations et montre comment l’action politico-écologique s’élabore,

tout d’abord, sur une ontologie – un discours sur l’Être. C’est-à-dire sur une représentation, une

grammaire du monde. Pour Escobar, c’est à partir d’elle que se structurent et se déploient nos

relations à nos environnements humains et non-humains et que se déploie notre vie dans sa

dimension politique.

Si toute ontologie ou vision du monde engendre une vision et une pratique politique

particulières,  réciproquement,  tout  conflit  politique  renvoie  à  un  ensemble  de

prémisses fondamentales sur ce que sont le monde, le réel et la vie, à une ontologie
7

.

Le point de vue d’Escobar défend l’idée selon laquelle les ontologies créent des mondes, c’est-à-

dire des modes de vie, des environnements, des langages, des relations – et non pas des réalités

objectives ou simplement matérielles
8

. Elles créent des mondes en s’incarnant comme dans le cas

du mouvement zapatiste qu’il décrit. Mais l’on pourrait également parler des ZAD – ici, le roman

Les furtifs d’Alain Damasio est riche d’enseignement et de proposition pour penser le déploiement

d’ontologies alternatives à partir  du modèle zadiste – ;  ou bien de ces modes de vie et des



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 4/19

langages  existants  entre  humains  et  non-humains  que décrit  Eduardo  Kohn dans  Comment

pensent les forêts ; ou encore de la façon dont Eduardo Viveiro de Castro, dans Métaphysiques

cannibales, décrit l’ontologie perspectiviste dans laquelle les points de vue déterminent ce que

sont les corps ; ou bien de la façon dont Axelle Grégoire, Alexandra Arène et Frédérique Aït-Touati

s’emparent de l’outil cartographique pour modifier notre regard dans Terra Forma. Chacun de ces

exemples montrent comment notre monde peut s’incarner – se fait chair – dans d’infinis variations

et comment l’interaction par laquelle humain et monde émergent l’un de l’autre, l’un à l’autre, est

onto-poiétique, créatrice des mondes communs ; comment elle fait passer les mondes du non-être

à l’être, pour reprendre ici la définition platonicienne de la poiesis.

L’une  des  conséquences  essentielles  que  tirera  Escobar  de  son  hypothèse  est,  justement,

l’existence de plusieurs mondes. À l’inverse de l’ontologie universaliste – uni-mondiste devrait-on

dire – que porte et promeut le monde occidental, qu’il appelle Monde-1, les exemples que nous

venons de citer nous invite à promouvoir une vision pluriverselle. Pour reprendre ici le titre d’un

livre de Pierre Bayard, Il existe d’autres mondes. Entendons-nous bien, le point de vue d’Escobar

n’est  pas  de  remplacer  l’ontologie  occidentale  par  une  ontologie  zapatiste,  c’est-à-dire  de

remplacer un universalisme par un autre. Bien au contraire, il  s’agit  pour lui  de multiplier les

ontologies et donc les visions, descriptions, pratiques, relations du monde et au monde.

Alors, il deviendrait possible d’adresser les questions qui se posent aux peuples humains et à leurs

environnements à partir de plusieurs points de vue, de plusieurs ontologies qui, chacune à leur

façon, propose des outils et des réponses adéquates. Pour le dire trivialement, quelle ontologie est

la plus à même de décrire les conséquences concrètes de la fonte de la banquise : l’ontologie

occidentale ou celle des peuples nordiques ? Quelle ontologie est la plus à même de décrire les

enjeux humains et non-humains de la déforestation amazonienne, celles qui nous ont conduit à

étendre les cultures extensives ou celles des peuples autochtones – de cette terre-là – qui co-

habitent avec cet environnement forestier ? Quelle ontologie est la plus pertinente pour décrire une

chaise, celle de l’arbre, de la forêt, ou celle de l’ébéniste ou du menuisier ?

Chaque type de présence au monde, chaque manière de s’y lier et d’en faire usage

constitue  un  compromis  spécifique  entre  des  données  de  l’expérience  sensible

accessible  à  tous,  mais  interprétées  différemment,  et  un  mode d’agrégation  des

existants adaptés aux circonstances historiques, de sorte qu’aucun de ces compromis,

pour  digne  d’admiration  qu’ils  soient  parfois,  n’est  à  même  d’offrir  une  source

d’enseignement adéquate à toutes les situations
9

.

Encore une fois, il ne s’agit pas ici d’exclure une description au profit d’une autre, mais d’enrichir,

de multiplier, d’hybrider les points de vue pour rendre compte de la complexité du monde d’une

part, de la pluralité des modes de vies, d’autre part, et, enfin, d’offrir la plus large base possible

d’outils et de pratiques pour répondre à la question de l’habitabilité du monde. Si la sixième face

du cube kantien reste inaccessible à nos perceptions, il s’agit, justement, de multiplier les points de

vue pour accéder à la description la plus complète en multipliant ses représentations et ses

univers d’expressions. Quitte à transformer le cube en sphère, en tore, en poulpe ou en chameau.

Peu importe si cela peut nous permettre d’inclure de nouvelles relations définissant ce que sont les

mondes. Peut-être n’est-il d’ailleurs pas nécessaire d’accéder à chacune des faces du cube pour

le décrire hic et nunc. Dans certains cas, une face peut suffire, dans d’autres deux, trois, quatre. A

la manière de Flatland,  il  s’agit  de se projeter  dans des points de vue autres pour offrir  de

nouvelles perspectives. Ou, un peu à la manière des mathématiques de René Thom, d’envisager

la catastrophe, non pas comme l’achèvement d’un monde, mais comme un changement de forme,

comme le processus par lequel un cercle peut être catastrophé en carré ou en triangle.

L’enjeu,  c’est  l’existence  ininterrompue du  plurivers,  que  les  zapatistes  décrivent

comme « un monde dans lequel tiendraient de nombreux mondes »
10

.

Comme nous l’évoquions, la vision pluriverselle prend racine dans la pensée décoloniale et les



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 5/19

enjeux écologiques. Ces deux questions soulèvent, en effet, les errements et contradictions d’une

vision unique du monde. Sans remettre en cause les acquis de l’ontologie occidentale, ni les gains

technologiques, il n’en reste pas moins qu’il est nécessaire d’adresser les problèmes qui se posent

à nous à partir d’autres cadres de représentations que ceux qui ont conduit à leur existence – sans

reprendre ici les théorèmes de Goëdel, on comprend aisément qu’il est nécessaire de sortir du

cadre de référence qui a fait émerger les problèmes. Autrement dit, il y a une question que pose

l’ontologie occidentale et à laquelle elle ne peut répondre que par ce qui a conduit à sa formulation

et à sa réalité. C’est pourquoi il est nécessaire de produire de nouvelles ontologies, de produire de

nouveaux mondes, de nouvelles représentations du monde et,  par conséquent,  de nouveaux

comportements, de nouvelles politiques, etc. C’est ce qu’Escobar appelle « design pluriversel ».

Les impasses sociales, économiques et écologiques où nous nous trouvons signalent

un défaut majeur et  global  de conception (design) du Monde-1.  Il  s’agit  donc de

reconcevoir nos façons de faire monde. Ce travail de préconception pour re-designer

des mondes implique une forte dimension ontologique. Je propose d’appeler « design

pluriversel  »  cette  activité  essentielle  aux  transitions,  visant  à  créer  le  contexte

technologique, social et écologique adapté au développement de multiples formes de

connaissances  et  de  mondes,  humains  comme  non-humains,  et  ce  dans  une

dynamique d’enrichissement mutuel
11

.

À la croisée des sciences humaines, de la philosophie, des sciences et des techniques, des

savoirs et techniques autochtones, il y a un enjeu de « re-conception », de design des mondes, qui

pointe ici le bout de son nez. Les méthodologies de conception, la recherche par le projet, le

prototypage, les questions d’usages ou encore le design fiction et le design spéculatif apparaissent

comme autant d’outils à même d’être utilisés dans ce contexte. Le design pluriversel propulse

alors le design et les designers dans une dimension ontologique essentielle pour la transition et les

transformations présentent et à venir.

L’une des conséquences concrètes pour le design est la fin de l’anthropocentrisme de ses enjeux

de conceptions. Il ne s’agit plus de concevoir pour l’humain seulement, de faire du design d’usage

ou d’expérience avec le seul prisme de l’humanité. Concevoir des mondes, c’est tenir compte de

tout ce qui fait un monde : humains, non-humains, matières, formes, etc. tout doit composer un

tissu à partir duquel un réel peut émerger. Le design d’usage, par exemple, doit s’interroger sur

ses propres représentations et poser la question de l’usage du point de vue de l’objet lui-même,

des matériaux qui le composent, de leur origine, etc. Le livre de Anna Tsing, Le Champignon de la

fin du monde, dans les récits imbriqués dont il témoigne, est un exemple fascinant de ce que cela

peut vouloir dire comme type de travail et de complexité à prendre en compte. La chaise n’est-elle

pas un arbre comme les autres ? Voilà une autre formulation de ce point de vue. Le designer de

l’anthropocène est celui qui cherche à étendre la question des usages, des fonctions, du beau, des

matériaux, des relations, des scénarios, au-delà du seul référent humain et d’inventer de nouveaux

référents hybrides et chimériques
12

. On se demande souvent ce que le capitalisme et la modernité

ont fait à la « nature », mais il faudrait aussi s’interroger sur ce qu’ils ont fait aux objets et se

souvenir des travaux d’Arendt, d’Adorno et d’Horkeimer, de Benjamin ou d’Anders, pour ne citer

qu’eux.

Explorer  ces  plurivers,  concevoir  ces  monde-2,  monde-3,  monde-n,  incarner  ces  nouvelles

ontologies et représentations dans des projets concrets d’objets, de modes de vie, d’innovations

sociales, est ce que nous appelons l’ontonautique. Voyager dans l’être c’est prendre en charge la

conception de multiples plurivers capables de tenir compte de visions alternatives du monde et des

problèmes  qui  se  posent  à  nous.  Voilà  une  première  façon  d’agir  grâce  aux  imaginaires

développés par le design en tirant les conséquences du récit de l’anthropocène.

L’une des voies qui reste à explorer est évidemment celle qui passe par la conception et la

fabrication d’objets. Je suis toujours frappé par l’absence des objets dans les solutions à envisager

pour répondre aux défis de l’anthropocène. On s’interroge sur leur réemploie, leur recyclage, leur

« eco-conception, sur notre frugalité, etc. Mais jamais sur la relation que nous entretenons à eux et

qui  est  certainement  à  l’origine  de  ce  qu’ils  provoquent.  Repenser  notre  cadre  ontologique,

reformuler  des ontofictions,  pratiquer  l’ontonautique,  c’est  proposer  des modifications à notre



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 6/19

relation au monde et aux objets. Peut-être faudrait  s’interroger sur la façon dont nous avons

désenchanté les objets ou, comme je préfère le formuler, comment nous pourrions étendre la

question du vivant aux objets mêmes
13

. Dans la suite de cet article il s’agira d’envisager le design

et le designer comme diplomate humain dans le multivers des objets, comme traducteur humain

du langage des objets. En effet, les objets ne sont pas simplement inertes ou fonctionnels. Ils

induisent des comportements, des modes de vie, des relations de fabrication, de production, de

réparation, d’occupation, de cohabitation, etc.

Traduire leur langage, c’est alors nous ouvrir à une compréhension renouvelée de ce qu’ils portent

et à quoi nous ne portons plus attention. C’est, par exemple, comprendre les fibres du bois, les

contraintes qu’elles  nous imposent  d’une part,  mais  aussi,  l’histoire  qu’elles  racontent  sur  la

croissance, le milieu, le terroir pourrait-on dire, dans lequel l’arbre s’est épanoui. C’est entrevoir les

gestes par lesquels un objet est apparu et par lesquels nous prenons pleinement conscience de

notre interaction avec la matière, la façon par laquelle nous dialoguons avec elle. Il y a peu de

temps j’ai fait l’exercice de demander à des étudiants en design de me dire le nom des matériaux

dont ils étaient entourés. J’ai eu comme réponse « du bois », « du métal », « du plastique », mais

de quelle essence de bois s’agissait-il ? De quel type de métal ? De quel plastique ? Ils sont, sur

ces points, restés muets. Pourtant, connaître l’essence d’un bois, c’est connaître – naître avec –

toute une histoire de l’arbre jusqu’au plaquage ou à la planche débitée et  assemblée.  C’est

connaître les chemins parcourus par des humains et des navires, des matériaux et des outils. Bref,

c’est ouvrir un monde fait d’imbrications et que manifeste l’objet. C’est alors s’inscrire soi-même

dans cette histoire et dans ce monde, plutôt qu’une logique de centrale, dont l’utilisateur serait le

terme, c’est à une logique de rhizome qu’il s’agit de s’initier. Comme dans l’exemple du jeu de go

que nous utilisions en introduction, ce n’est pas la fonction qui assigne une identité, mais plutôt un

tissu, un ensemble de liens d’où émergent des formes de vie. Bettina Comte, l’une des jeunes

designers  dont  je  décrirai  le  travail  par  la  suite  a  proposé  une  analogie  intéressante  entre

l’archéologie et  le design. En se projetant dans un futur lointain dont certains de nos objets

auraient disparus, elle a envisagé le travail de l’archéologue sous l’angle du designer qui, face à

un objet,  un mode de vie, un cadre de représentation, des logiques d’appropriation oubliées,

essayent de recomposer le tissu permettant de comprendre le monde qui émerge de cet objet.

2. Ontofiction et ontonautique

Depuis quelques siècles maintenant, la plus grande part de l’humanité s’est attelée à comprendre

le monde sous l’angle d’une seule représentation. Cela a permis une mondialisation économique,

technique,  culturelle  et  une  sorte  d’unification  des  savoirs  dont  nous  voyons  les  effets

quotidiennement – unification qui n’est pas sans évoquer l’uniformisation que dénonçaient déjà à

propos de l’industrie Ruskin ou Morris. Mais cela a également eu un effet de réduction du monde
14

.

Comme l’a  bien  montré  Bachelard  dans  La  formation  de  l’esprit  scientifique  les  disciplines

scientifiques se sont constituées en réduisant leur champ d’intervention à ce qu’elles pouvaient

modéliser mathématiquement ou, plus justement, quantitativement, et expliquer, excluant alors du

spectre du savoir ce qui restait irréductible à la rationalité causale et numérique. Vilém Flusser ne

dit pas autre chose dans sa Petite philosophie du design :

Tout est découpé en quanta. C’est pourquoi les nombres sont adaptés au monde,

mais non pas les lettres. Le monde est calculable, mais il est indescriptible […] On a

découpé les choses en petits cailloux (calculi) et attribué un nombre à chacun de ces

« calculs ». Si le monde est fait de particules disséminées, ne serait-ce pas peut être

une conséquence de notre manie comptable ? Pas du tout une découverte, mais une

invention  ?  Découvrons-nous dans  le  monde ce  que nous  y  avons-nous-mêmes

injecté ? Peut-être le monde n’est-il calculable que parce que nous l’avons bricolé

pour l’adapter à nos calculs. Ce ne sont pas les nombres qui correspondent à la

nature du monde, c’est l’inverse : nous avons nous-mêmes accommodés le monde

pour qu’il corresponde à notre mode calculateur. Ce sont là des idées inconfortables
15

.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 7/19

Paradoxalement, l’ontologie unificatrice s’est déployée dans la conquête et l’exploration étendant

le champ des possibles. Mais elle a aussi resserré le monde sur une seule vision. Cette unification

et cette réduction se sont elles-mêmes construites sur une fragmentation, deuxième paradoxe.

Enfin, si elle l’a unifiée d’un certain point de vue, elle l’a aussi appauvri. C’est peut-être là un autre

sens du désenchantement  décrit  par Weber ? Le design, qui depuis les charges critiques de

Ruskin contre l’industrie, les interrogations sur les conséquences de l’uniformisation du beau par

William Morris et Gropius, ou, dans un autre style, la démonstration de l’obsolescence de l’homme

face  à  la  machine  d’Anders,  ne  s’est-il  pas,  dès  son  origine,  positionné  comme  discipline

ontologique questionnant le désenchantement du monde et son unification ?

Si l’on poursuit le raisonnement de Flusser, on peut aller jusqu’à penser que nous avons designer

le monde à notre main. Nous l’avons façonné pour notre usage. N’est-ce pas aussi, ce sur quoi

nous alerte le récit de l’anthropocène et que le plurivers d’Escobar nous invite à dépasser ?

La  théorie  géométrique  est  un  design  que  nous  plaçons  au  fondement  des

phénomènes pour nous en rendre maîtres et bien les contrôler
16

.

Mais de quel design parlons-nous exactement ? Quelle attitude vis-à-vis du monde porte ce design

numérique ? Là encore, Flusser est très clair :

La science occidentale  est  le  fruit  d’une certaine distance théorique qui  se  crée

lorsqu’on adopte en face du monde des phénomènes une attitude de doute critique ;

la forme orientale est celui d’un vécu concret très spécifique qui permet à l’homme et

au monde de fusionner
17

.

C’est un design de mise à distance, de contemplation et d’observation. Tout comme le sujet

moderne est à distance de lui-même, est un autre pour lui-même, le monde est l’altérité radicale

produite par le vieux dualisme cartésien de la res cogitans dominant la res extensa. C’est un

design de surplomb, de maîtrise, de contrôle et de pouvoir, un design qui tranche et qui sépare,

qui fragmente, qui surveille et qui observe, un panopticon. À l’inverse, nous dit Flusser, le design

« oriental » est un design de contact, de relations, d’ouvertures, de tissage et de fusion.

Alors qu’en Occident le design témoigne de l’intervention active de l’homme dans le

monde, en Orient il exprime la façon qu’ont les hommes d’émerger hors du monde

pour en faire l’expérience vécue
18

.

Pourtant, il ne s’agit pas de tomber dans une vision manichéenne du design du monde. Ni de

passer  d’une  vision  unificatrice  à  une  vision  duelle.  Ni  de  faire  la  promotion  d’une  vision

« orientale » contre une vision occidentale. Le projet d’élaboration d’ontofictions, d’une part, et

d’une pratique ontonautique, d’autre part, a pour vocation de multiplier les mondes et les manières

de  faire  les  designs  du  monde.  C’est  plutôt  à  notre  façon  de  toucher  le  monde  que  nous

souhaiterions faire référence ici. Mais reconnaissons à Flusser de formuler l’hypothèse d’un design

phénoménologique, fondée sur les expériences vécues plutôt que sur les théories, sur la chair du

monde, plutôt que sa contemplation. L’ontonautique se rapproche ici de ce que Merleau-Ponty a

formalisé dans l’expérience de la chair, c’est-à-dire cette expérience dans laquelle sujet et objet se

confondent, cette expérience qui se trouve en amont de leur séparation. L’ontonautique est une

pratique phénoménologique dont l’imaginaire matériel est un exemple. En effet, pour Bachelard, la

matière et la réalité du monde n’ont de sens et de valeur qu’en raison des affectivités que nous

leur associons. Le bois n’est pas chaleureux en raison de ses propriétés physiques, le regard de

braise ne brûle pas d’un feu produit d’une réaction d’oxydation. Bref, le réel ne correspond pas à la

réalité.  Le réel  est  une réalité  grosse de nos imaginaires.  Le réel  est  le  produit  de ce que

Bachelard appelle une phénoménologie primitive de l’affectivité. On comprend mieux alors ce que



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 8/19

Flusser nous dit  lorsqu’il  écrit  que le monde est  calculable et  indescriptible.  Ce n’est  pas,  à

proprement parler, le monde qui est indescriptible, c’est la réalité. Elle ne peut avoir de sens ou de

signification pour nous en dehors des imaginaires et représentations que nous lui associons, à

partir de laquelle nous la comprenons – cum prendere, prendre avec.

L’ontonautique  c’est  alors  la  tentative  d’exploration  de  ces  phénoménologies  primitives  de

l’affectivité, de ces représentations premières qui façonnent les significations des matières, des

formes, des relations que nous tissons. Les ontofictions sont les tentatives de traductions et de

formulations de ces représentations premières dans d’autres représentations. Elles sont les récits,

les enromancements, par lesquels il nous sera possible d’envisager d’autres mondes possibles.

Que font  le  design critique ou le  design fiction si  ce n’est  de traduire  dans le  présent  des

potentialités non encore réalisées de la technique par exemple – ce que Ballard appelait  un

présent visionnaire ? Que sont les scénarios d’usage si ce n’est une tentative de traduction d’un

déploiement potentiel de l’objet ou du service que l’on a designé, une projection et une mise en

scène,  un  theatrum mundi  ?  Ce  que  nous  voulons  dire,  c’est  que  le  design  pratique  déjà

l’ontofiction. Il sera ontologique et ontonautique lorsqu’il explorera, non pas seulement le champ

anthropologique  de  la  technique  ou  des  usages,  mais  lorsqu’il  investira  aussi  le  récit  des

représentations qui nous permettent de qualifier la réalité, de qualifier les objets et les techniques,

leurs usages et leurs potentialités au-delà des points de vue humains. Lorsqu’il envisagera, par

exemple,  la  technique,  non  pas  comme une  preuve  de  notre  humanité,  mais  bien  comme

l’expression de notre animalité. Ou encore, lorsqu’il interrogera le design d’objet sous l’angle de

l’objet lui-même, plutôt que sous le seul spectre de l’utilisateur omnipotent. C’est d’un changement

de regard dont il est question, d’une part, et d’un changement de pratique, d’autre part.

Nous le savons bien, le design qui produit des objets ou des services produits des modes de vie et

des représentations du monde. Illich l’a montré à propos de l’automobile.  Olivier  Peyricot  l’a

énoncé de façon provocatrice lorsqu’il parle de design autoritaire. Flusser le formule ainsi :

Du point de vue de la bonté pure, il n’y a qu’une différence de degré entre le design

élégant et amical d’une chaise et celui d’une fusée : dans l’un comme dans l’autre, le

diable est aux aguets – parce que l’un et l’autre sont fonctionnels
19

.

Ainsi, il y a une pratique presque littéraire du design. Littéraire au sens de la construction de récits

d’une part,  et  littéraire  en tant  que tentative de formulation et  de description – voire  même

d’invention – d’un monde. On retrouve le pouvoir ontopoiétique du « Et si ? » littéraire décrit par

Schutz dans son texte sur Don Quichotte. Précisons tout de même que la construction de récits

n’est pas un simple « storytelling », ni qu’elle n’est accessible qu’au travers de la narration du

langage
20

. Elle se déploie aussi bien dans le faire du designer que dans la figure d’un designer

comme  écrivain  de  science-fiction
21

,  dans  la  théorie,  comme  dans  la  fabrication,  dans  la

conception,  comme dans la  pratique.  Le premier  pas vers  une telle  ontonautique du design

consiste donc à l’extraire du seul prisme anthropologique et à l’ouvrir à des exo-mentalités. Nous

reprenons ici la proposition faite par Baptiste Morizot dans Les diplomates pour tisser de nouvelles

relations avec le monde sauvage et nous proposons de la transposer à la question des objets :

Il s’agit alors de redéployer la symbolique cynocéphale, pour élaborer le personnage

conceptuel du diplomate-garou, en mission diplomatique à la frontière avec le monde

sauvage, capable d’une hétérophénoménologie : voir, penser, et communiquer avec

une tête de loup, c’est-à-dire avec un mode de fonctionnement cognitif suivant d’assez

près celui du loup. Le problème n’est pas de savoir si le loup possède une rationalité,

mais de savoir si la rationalité humaine est assez plastique pour déchiffrer et traquer

les opérations mentales d’exo-mentalités
22

.

Le diplomate-garou pourrait  alors renvoyer ici  à un diplomate-cyborg – mi-homme, mi-objet –

faisant écho au texte fondateur de Donna Harraway, Le manifeste cyborg
23

. Ce diplomate-cyborg

serait alors, si nous reprenons le texte de Morizot, en mission diplomatique à la frontière avec le



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 9/19

monde des objets, capable de voir, penser et communiquer avec une « tête » d’objet, avec le

mode de compréhension du monde des objets, des matériaux, des formes. Le problème n’est pas

de savoir si l’objet possède une rationalité, mais plutôt de savoir si nous, humains, sommes assez

plastiques pour déchiffrer et traquer les mentalités des objets, les vies des objets.

Il  s’agit  donc d’envisager le designer comme traducteur  – à la manière dont François Jullien

entend cette pratique, c’est-à-dire non pas comme la transposition d’un mot d’une langue dans un

autre mot d’une autre langue, mais comme celui qui crée une passerelle entre deux univers, entre

deux mondes, un écart et un entre – , et comme diplomate vis-à-vis de notre relation aux objets.

Alors  le  designer-cyborg,  certainement  faudrait-il  lui  trouver  un  autre  nom,  pourrait  incarner,

comme le fait le diplomate garou, une hybridation, une chimère ontologique :

Ce n’est pas parce qu’elle n’existe pas que c’est une chimère, c’est parce qu’elle

hybride plus que des corps d’humain et de loup, et plus que des perspectives - elle

hybride des ontologies. C’est ce qui permet à la figure du garou de constituer un

passeur ontologique vers une mise en question de notre naturalisme
24

.

Il y a saturation du monde par les objets, jusqu’en orbite géostationnaire, il est donc primordial de

repenser  notre  relation  aux  objets,  de  leur  redonner  une  valeur,  c’est-à-dire  une  vie.  En

considérant  le  designer  comme  un  intermédiaire,  un  traducteur,  un  diplomate-cyborg,  un

ontonaute, il devient possible de considérer les objets comme « êtres vivants non-biologiques », et

de leur  redonner  un rôle politique actif.  C’est  à  partir  de ce nouveau dialogue,  qu’il  devient

envisageable  de  reformuler  nos  relations  aux  objets  (usages,  conceptions,  fabrications,

valorisations,  etc.)  dans  de  nouveaux  imaginaires  assis  sur  de  nouveaux  cadres  ontologiques.

3. Expériences et récits des ontonautes

Une fois posés le cadre théorique pour un design à vocation ontologique et la possibilité d’une

pratique ontonautique, la question se pose de savoir ce que cela peut signifier concrètement. Pour

illustrer les pistes et les directions dans lesquelles le design peut alors s’exprimer, nous allons

suivre les projets de quatre designers. Nous aurions pu choisir des designers plus reconnus,

comme Isabelle Daëron et ses Topiques, ou encore Jean-Simon Roch et ses objets animés, mais

nous faisons le choix délibéré de laisser la part belle à une génération de designers en train

d’éclore et qui porte, parfois sans le savoir, les promesses d’une exploration des formes de l’être.

3.1. L’ontonautique du pré-objet

La première d’entre eux est Théa Brion, diplomée du MS CTC il  y a deux ans, elle a choisi

d’interroger le statut de l’objet lui-même et la façon dont il  nous apparaît, dont il  apparaît au

monde. Son projet  est intitulé le Préobjet
25

.  La méthode qu’elle a développée questionne les

imaginaires et  les représentations que nous mobilisons dans l’appréhension de ce que c’est

qu’être un objet et les synchronicités qui président à son apparition. Mais plutôt que de nous

montrer l’objet en train de se faire, elle nous présente des pré-objets. Des êtres qui se situent en

amont  de  l’apparition  de  l’objet  et  qui  en  dévoile  comme  les  prémices,  de  premiers

développements.  Ce  sont  des  organes  préhenseurs,  des  défonces,  des  surfaces  polies  qui

laissent présager alors de la naissance d’un objet. On s’interroge traditionnellement sur la façon

dont l’objet apparaît, une fois qu’il est fini, conçu, fabriqué, utilisé. Mais que se passe-t-il juste

avant ? Que se passe-t-il si l’on s’interroge sur l’objet avant l’objet, sur le pré-objet ? C’est ce que

cette designer a cherché à montrer dans son travail, questionnant les formes, les associations, les

éléments, la grammaire et le vocabulaire qui font objet. En interrogeant les bases grammaticales

de la conception, Théa Brion nous propose de nous interroger sur les cadres ontologiques qui

président à l’apparition, à la création, à la poïétique de l’objet, à son passage, pour reprendre la

définition platonicienne, du non-être à l’être. Ainsi, elle ouvre un champ de recherche fascinant

pour le développement d’une ontonautique de la création,  d’une onto-poïétique.  Et  elle nous



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 10/19

montre une sorte d’anatomie des objets qui nous les présentent comme des êtres vivants qui, à

mesure que leur  gestation progresse,  vont  se définir  en tant  que tel.  Mais cela laisse alors

présager des combinaisons, des hybridations, des chimères.

Figure 1. Théa Brion.

3.2 L’ontonautique d’hybridation

La deuxième pratique dont nous allons parler est celle de Bettina Comte. Son projet
26

, le Bois

bavard, consiste à développer des objets hybrides, un peu sur le modèle du diplomate garou dont

nous avons discuté plus haut. Hybrides de deux régimes d’existence différents, mais reliés par une

coexistence territoriale – au sens de la chôra de Berque, le lieu d’où l’on est originaire. Ainsi, elle

convoque  dans  une  démarche  ludique  des  savoir-faire  traditionnels  bretons,  des  formes

folkloriques et typiques, d’une part, et des êtres vivants, leurs formes et leur « mode de vie » inscrit

dans l’environnement, d’autre part. À partir de là, elle crée des personnages dans lesquels on peut

reconnaître les formes culturelles et naturelles s’entremêler et donner vie à l’être en question.

Cette  hybridation,  qui  peut  paraître  hors  de  propos,  ou  simplement  amusante  et  légère,

questionne, encore une fois,le statut ontologique des objets et les définitions traditionnelles que

nous en donnons. En effet, on peut se demander devant eux s’il ne serait pas possible d’étendre le

domaine du vivant aux objets eux-mêmes ? Si le lien territorial ne construit pas un réseau de

relations qui, sur le modèle de l’hypothèse Gaïa ou des travaux de Margulis, permet d’entrevoir le

vivant à une autre échelle d’espace et de temps. Ne faudrait-il pas, alors, créer une catégorie

d’êtres vivants non-biologiques ou, tout au moins, capable d’intégrer dans une même définition des

êtres biologiques et d’autres qui ne le sont pas mais qui interagissent avec eux ? Il y a, bien sûr, la

dimension immatérielle des objets qui pourrait en être un substrat, les cultures, les comportements

qu’ils véhiculent, les imaginaires dont ils sont les vases pour reprendre l’expression de Baudrillard.

Mais le travail de Bettina Comte propose d’entrevoir quelque chose d’autre, niché au fond de la

matérialité même des objets et des relations que celle-ci tisse au contact d’autres êtres matériels,

nous dévoilant alors que l’immatériel et le matériel sont peut-être, elles aussi, des catégories



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 11/19

réductrices qui ne permettent pas de décrire le réel dans sa complexité. Ainsi, elle nous propose

de nous confronter à des êtres entre deux mondes et incarne ces notions que sont l’écart et l’entre

telle que les a définis François Jullien. Des êtres doués d’une personnalité et inscrits dans une

forme commune, des objets vivants. En explorant les frontières du naturel et du culturel, elle

propose, elle aussi, une démarche ontonautique riche de potentialités pour repenser nos relations

aux objets et aux vivants en dépassant la catégorie de la frontière par celle de la relation et du

rhizome.

Figure 2. Bettina Comte.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 12/19

Figure 3. Bettina Comte.

3.3 La grammaire ontonautique

Le troisième exemple que nous souhaiterions développer est celui du diplôme de Romain Coulon,

soutenu le 8 avril 2021 à l’ENSCI les ateliers et intitulé En forme d’équilibre, à la recherche de

formes équilibrées. Le sujet de ce projet de diplôme portait sur l’équilibre. En travaillant cette

notion d’un point  de vue formel,  matériel  et  constructif,  Romain Coulon nous a présenté un

vocabulaire  et  une  grammaire  d’une  richesse  incroyable  ouvrant  d’infinies  possibilités  de

recherche et de déploiement. Sans jamais produire un objet fonctionnel ou évoquant un usage, il

nous présente pourtant des êtres qui, par leurs jeux d’équilibre, s’animent en tant qu’objets. On

peut évidemment penser aux mobiles, aux jeux éducatifs, mais là n’est pas le propos de ce projet.

En  s’interrogeant  sur  l’équilibre  comme  grammaire,  le  designer  ouvre  des  possibilités  de

compréhension de nos représentations de l’équilibre d’une part, et de la façon dont l’équilibre est,

elle aussi, une catégorie ontologique, un outil de compréhension et de représentation des choses.

Ou comment  l’équilibre  participe  de  la  détermination  de  certains  caractères  de  l’Être.  Il  est

d’ailleurs intéressant de noter que certains des objets présentés étaient nommés en fonction de

leur comportement d’équilibre comme si l’équilibre lui-même leur insufflait une âme, un souffle.

Cela n’est pas sans rappeler les œuvres de Papier Machine ou encore de Jean-Simon Roch déjà

cité.

3.4 Le regard ontonautique

Le quatrième et dernier exemple que nous souhaiterions développer est celui du projet développé

par Léone-Alix Mazaud, intitulé Lubrizopolis
27

.  Il  s’agissait  ici  de se mettre dans la peau d’un

hérisson et de parcourir les rues de Paris. Par la production d’objets reproduisant les griffes du

hérisson, d’un film réalisé de son point de vue et d’un ensemble d’objectifs à remplir via une

application smartphone, ce projet nous proposait de faire une expérience presque perspectiviste

au sens où la définit  Viveiro de Castro.  C’est-à-dire de comprendre le monde à partir  de la

perspective du hérisson, d’habiter le corps du hérisson. Comme le montre Viveiro de Castro,

l’ontologie amérindienne ne fait pas de différence d’âme entre les êtres du monde, mais une

différence matérielle. Ce sont les corps qui définissent nos points de vue. L’exemple du projet



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 13/19

développé par Léone-Alix Mazaud est une parfaite illustration de ce que cela peut vouloir dire

transposé  dans  un  projet  de  design.  Et  ce  que  cela  peut  renouveler  en  termes  de  design

d’expérience. On pense aussi au jeu Zelda Twilight Princess, dans lequel Link, le personnage

principal est tantôt anthropomorphe, tantôt cynomorphe. Chacune de ses incarnations lui donnant

accès à différentes capacités, perceptions et représentations du monde.

Figure 4. Léone-Alix Mazaud.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 14/19



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 15/19

Figure 5. Léone-Alix Mazaud.

Ces quatre exemples de projets de designer esquissent des premiers champs de recherche pour

une pratique ontonautique du design : l’ontonautique de l’apparition ou de la création, qui interroge

les modes d’existences ; l’ontonautique d’hybridation, qui explorent les frontières et les rencontres

entre  ontologies  ;  la  grammaire  ontonautique,  qui  navigue  dans  les  représentations  et  les

imaginaires ; et le regard ontonautique, qui explore les promesses du perspectivisme. Encore une

fois  cette  liste  n’a  pas  vocation  à  être  exhaustive  et  on  pourrait  y  ajouter  la  démarche

égyptologique du Proust de la Recherche, la recherche du sacré dans la vie quotidienne de Leiris,

l’étude  et  la  documentation  des  modes  d’existences  de  Souriau,  ou  encore,  l’analyse  des

imaginaires matériels de Bachelard. Enfin, il ne s’agit pas de limiter l’ontonautique au design, ainsi,

les artisans d’art, par la relation particulière qu’ils tissent aux matériaux, proposent, eux aussi, une

démarche ontonautique. Ils ouvrent des perceptions et des mondes, nous permettant de requalifier

le réel de façon plus étendue
28

.

Conclusion

Dans cet article, nous avons essayé d’esquisser les fondements théoriques et pratiques d’un

design ontologique, c’est-à-dire d’un design dont la vocation est une re-conception des mondes.

Puis  nous nous sommes attelés à montrer  comment  ce design pouvait  se faire  pratique de

conception au travers de la définition de l’ontonautique, l’exploration des potentialités de l’être.

Enfin, nous avons donné quatre exemples de projet récemment réalisés qui montrent, selon nous,

comment le design peut s’emparer de ces questions et comment il le fait avec ses propres outils.

Cette recherche n’est évidemment pas exhaustive et appellera d’autres développements. C’est ce

que nous espérons pouvoir conduire avec Axelle Grégoire dans un prochain récit des ontonautes

et au travers d’une exposition incarnant la base, les méthodologies et les projets du corps des

ontonautes.

Bibliographie

• Abram, David, Comment la terre s’est tue. Pour une écologie des sens  [1996], éditions La

Découverte, Paris, 2013.

• Arendt, Hannah, Condition de l’homme moderne [1961], Paris, éditions Pocket, 1994.

• Baudrillard, Jean, La société de consommation [1970], Paris, éditions Gallimard, coll. Folio, 2019.

• Baudrillard, Jean, Le Système des objets [1968], Paris, éditions Gallimard, coll. Tel, 2016.

• Baudrillard, Jean, Simulacres et simulation [1981], Paris, éditions Galilée, 2019.

• Bayard, Pierre, Il existe d’autres mondes, Paris, éditions de Minuit, 2014.

• Certeau (de), Michel, L’invention du quotidien [1990], Paris, éditions Gallimard, coll. Folio, 2010.

• Coccia, Emanuele, La vie des plantes, Paris, éditions Payot & Rivages, 2016.

• Crawford, Matthew, Eloge du carburateur. Essai sur le sens et la valeur du travail [2009], Paris,

édtions La découverte, 2016.

• Déléage, Pierre, L’Autre-mental. Figures de l’anthropologie en écrivain de science-fiction, Paris,

éditions La Découverte, 2020.

• Eliade, Mircea, Le Sacré et le profane [1957], Paris, éditions Gallimard, coll. Folio, 2005.

• Escobar, Arturo, Sentir-penser avec la terre, Paris, éditions du Seuil, 2018



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 16/19

• Flusser, Vilém, Petite philosophie du design, Paris, éditions Circé, 2002.

• Fouillet, Aurélien, L’Empire Ludique, Comment le monde devient (enfin) un jeu ?, Paris, éditions

François Bourin, 2014.

• Fouillet, Aurélien, Détours vers le futur. Des muses et des zombies, Montréal, éditions Liber,

2019.

• Fouillet, Aurélien, Noé Duchaufour-Lawrence, Paris, éditions Dis voir, 2021.

• Fouillet, Aurélien, La vie des objets. Les métiers d’art une pratique écosophique. Les Ontonautes

I*, Paris, éditions Ateliers d’Art de France, à paraître en septembre 2021.

• Fouillet, Aurélien ; Grégoire, Axelle, « Esquisse d’une méthode d’élaboration des ontofictions »,

dans Sociétés, n°148, 2020/2, Bruxelles, De Boeck Supérieur, 2019.

• Flusser, Vilém, Petite philosophie du design, Paris, éditions Circé, 2002.

• Francastel, Pierre, Art et Technique [1956], Paris, éditions Gallimard, coll. Tel, 2014 (1956).

• Geel, Catherine, Les grands textes du design, Paris, éditions du Regard, 2019.

•  Grégoire,  Axelle  ;  Arène,  Alexandra  ;  Aït  Touati,  Frédérique,  Terra  Forma.  Manuel  de

cartographie potentielle, Paris, éditions B42, 2019.

• Gropius, Walter, Architecture et société [1995], Paris, éditions du Linteau, 2014.

• Harman, Graham, L’objet quadruple. Une métaphysique des choses après Heidegger, Paris,

Presses Universitaires de France, 2010.

• Haraway, Donna, Manifeste cyborg [2007], Paris, éditions Exils, 2019.

• Heidegger, Martin, Essais et conférences [1954], Paris, éditions Gallimard, coll. Tel, 2004.

• Lapoujade, David, L’altération des mondes. Versions de Philipp K. Dick, Paris, éditions De Minuit,

2021.

• Leroi-Gourhan, André, Le Geste et la parole [1964], 2 tomes, Paris, éditions Albin Michel, 2004.

• Margulis, Lynn, ; Sagan, Dorion, L’Univers bactériel [1986], Paris, éditions Seuil, coll. Points,

2002.

• Midal, Alexandra, Design. Introduction à l’histoire d’une discipline, Paris, éditions Pocket, 2009.

• Moles, Abraham, Psychologie du kitsch. L’art du bonheur [1976], Paris, éditions Pocket, 2016.

•  Morizot,  Baptiste,  Les diplomates.  Cohabiter  avec les loups sur  une autre carte du vivant,

Marseille, éditions Wildproject, 2016.

• Morton, Timothy, Hyperobjets. Philosophie et écologie après la fin du monde, Paris, éditions Cité

du Design, 2018.

• Roger, Alain, Court traité du paysage [1997], Paris, éditions Gallimard, coll. Folio, 2017.

• Rosset, Clément, Le réel et son double [1976], Paris, éditions Gallimard, coll. Folio, 2002.

• Stepanoff, Charles, Voyager dans l’invisible. Techniques chamanismes de l’imagination, Paris,

éditions La découverte, 2019.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 17/19

Crédits et légendes

Figure 1. Théa Brion.

© Théa Brion.

Figure 2. Bettina Comte.

© Bettina Comte.

Figure 3. Bettina Comte.

© Bettina Comte.

Figure 4. Léone-Alix Mazaud.

© Léone-Alix Mazaud.

Figure 5. Léone-Alix Mazaud.

© Léone-Alix Mazaud.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 18/19

Lyotard, Jean-François, La condition postmoderne, Paris, éditions de minuit, 1979. 1.

Foucault, Michel, Les mots et les choses, Paris, éditions Gallimard, 1966. 2.

Wittgenstein, Ludwig, Recherches philosophiques, Paris, éditions Gallimard, 2005. 3.

Fouillet, Aurélien, L’Empire ludique. Comment le monde devient (enfin) un jeu ?, Paris,4.

éditions François Bourin, 2014.  

Cf. Le numéro de Socialter, « Le réveil des imaginaires », n°8, 2020 et surtout je renvoie5.

aux travaux de Gaston Bachelard sur les imaginations matériels et de Gilbert Durand et du

Centre de Recherche sur l’Imaginaire (fondé en 1966), ainsi qu’aux travaux précurseurs, en

la matière, du Centre d’études sur l’Actuel et le Quotidien (depuis les années 80) et aux dix

numéros des Cahiers Européens de l’Imaginaire.  

On peut citer, sans aucune exhaustivité, les travaux de Descola, de Viveiros de Castro ou6.

encore d’Escobar et de Latour par exemple.  

Escobar, Arturo, Sentir-penser avec la terre, Paris, éditions du Seuil, 2018, pp. 25 à 26. 7.

Nous entendons donc la notion de monde, non pas en son sens physique ou objectivable,8.

mais bien comme quelque chose dans lequel on est inscrit et auquel l’on ne peut accéder

qu’au travers d’une grammaire. Grammaire qui peut tout aussi bien mobiliser des éléments

d’abstraction, comme les nombres, que des éléments concrets, comme le corps et les

perceptions. En cela, nous adoptons, d’une certaine manière, une attitude

phénoménologique. 

Descola, Philippe, Par-delà nature et culture, Paris, éditions Gallimard, 2009 (2005), p. 364.9.

 

Escobar, Arturo, op.cit., p. 76. 10.

Ibid., p. 164. 11.

Cf. Fouillet, Aurélien ; Grégoire, Axelle, « Esquisse d’une méthode d’élaboration des12.

ontofictions », dans Sociétés, n°148, 2020/2, De Boeck Supérieur et plus particulièrement

la transposition de l’ontologie des anciens nahua pour proposer d’autres dimensions à la

description et à la conception d’objets et aussi le livre de Grégoire, Axelle ; Arène,

Alexandra ; Aït Touati, Frédérique, Terra Forma. Manuel de cartographie potentielle, Paris,

éditions B42, 2019. 

Cf. Fouillet, Aurélien, La vie des objets. Les métiers d’art une pratique écosophique.13.

Ontonautes I, Paris, éditions Atelier d’art de France, à paraître en septembre 2021. 

À ce propos Une histoire humaine de la nature de Serge Moscovici et le célèbre Par-delà14.

nature et culture de Philippe Descola. 

Flusser, Vilém, Petite philosophie du design, Paris, éditions Circé, 2002, pp. 53-54. 15.

Ibid., p. 15. 16.

Ibid., p. 23. 17.

Ibid., p. 24. 18.

Ibid., p. 40.  19.

Cf. Fouillet, Aurélien, Détours vers le futur. Des muses et des zombies, Montréal, édtions20.

Liber, 2019 et aussi, La vie des objets. Les métiers d’art une écosophie pratique.

Ontonautes I, Paris, éditions Ateliers d’art de France, à paraître en 2021. 

Cf. Déléage, Pierre, L’Autre-mental, portrait de l’anthropologue en écrivain de science-21.

fiction, Paris, éditions La découverte, 2020. 

Morizot, Baptiste, Les diplomates. Cohabiter avec les loups sur une autre carte du vivant,22.

Marseille, éditions Wildproject, 2016, p. 35. 



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-21 03:49:30, depuis le 216.73.216.174 19/19

« Le cyborg est un organisme cybernétique, hybride de machine et de vivant, créature de la23.

réalité sociale comme personnage de roman. La réalité sociale est le vécu des relations,

notre construction politique la plus importante, une fiction qui change le monde. » dans

Donna Haraway, Manifeste cyborg* [2007], éditions Exils, 2019, p. 30. 

Morizot, Baptiste, Les diplomates. Cohabiter avec les loups sur une autre carte du vivant,24.

Marseille, éditions Wildproject, 2016, p. 36. 

Cf. Le site de l’ENSCI où Théa Brion décrit son projet comme suit : « Le préobjet naît de25.

son contexte d’affluence, entre l’influence de nos produits et de nos milieux. Mais ne vous

trompez pas, il n’est pas un semi-produit ou un produit décoratif. Il se joue plutôt de l’avant

de son produit, de son usage et de ses représentations. Il est davantage l’objet de

nouvelles relations de conception, de visualisation et de production. Il forme une attention

particulière à ce qu’il y a autour de lui et se portera bientôt à votre regard. » [en ligne]

https://formation-continue.ensci.com/galerie/projets-ms-ctc/projet?tx_news_pi1%5Baction%

5D=detail&tx_news_pi1%5Bcontroller%5D=News&tx_news_pi1%5Bnews%5D=32215&cH

ash=03ea10bb73fa984a4f01452890aab7ac 

Cf. Le site de l’ENSCI, où Bettina Comte décrit son projet comme suit : « Le Bois bavard26.

est un jeu de piste situé dans le Morbihan, en Bretagne. Le jeu propose d’aller à la

rencontre de 7 étranges habitants des bois. Attention, ceux-ci ne sont pas faciles à trouver,

mais ils ne sont ni timides ni farouches. Ils ont d’ailleurs toujours quelque chose à raconter.

Nos amis ne connaissent pas la langue de Molière. Ils ne vous parleront qu’en breton. Pas

d’inquiétude pour autant, car votre téléphone sera votre guide et votre traducteur. » 

Cf. le site de l’ENSCI, où la designer définit son projet comme suit : « À travers une série27.

d’expérimentations, le projet Lubrizopolis propose d’explorer plusieurs déclinaisons de la

procédure esquissée dans le mémoire éponyme. Il valorise une expérience sensible de la

ville via des dispositifs physiques et numériques qui proposent à ses habitants et usagers

des cadres d’interaction performatifs pour s’approprier et modeler l’espace-temps urbain.

Le matériau ville, collecté sous la forme de données et traduit plastiquement à l’aide du

“Lubrizo”, devient manipulable et tangible. Le projet souhaite ainsi nous aider à retrouver

une surface sensible et un rapport plus spontané et ludique avec notre milieu urbain. Il

questionne nos modes de représentation et pratiques habituels de la ville, en amenant un

décalage propre à provoquer le déploiement des imaginaires. » [en ligne]

<https://formation-continue.ensci.com/galerie/projets-ms-ctc/projet

tx_news_pi1%5Baction%5D=detail&tx_news_pi1%5Bcontroller%5D=News&tx_news_pi1%

5Bnews%5D=32211&cHash=5e500348581a1ca549951a7c31b7e639> 

Cf. Fouillet, Aurélien, La vie des objets, les métiers d’art une écosophie pratique, les28.

ontonautes I, Paris, éditions Ateliers d’art de France, à paraître en septembre 2021. 


