Design
Arts
Medias

Un monde de petites choses, vers une théorie
esthétique du design

Wafa Abida

2021-12-01



Wafa Abida est docteure en Esthétique et sciences de I'art. Sa recherche doctorale menée sous la
direction de Pierre-Damien Huyghe a I’Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne propose une
conception de la modernité en tant que « sentiment » lequel trouve comme lieu de sa
manifestation « les formes d’existence mineures » dont les supports sont des objets banals de la
vie quotidienne.

Résumé

En s'appuyant sur la figure anthropologique de « la négation de l'usage » telle que soutenue par
Albert Piette, le texte chemine vers une déconstruction de l'idée de design comme projet en
montrant ce que cette idée manque de considérer : le design comme souci esthétique, comme
attention aux détails de jonction et d'articulation entre « forme artistique » et « fonction ». Ce sont
ces détails qui permettent de considérer « l'ustensile » comme une « valeur esthétique ». Ce sont
ces mémes détails qui nous autorisent a penser le design comme une adresse a nos sentiments,
comme un travail attentif aux petites choses, au peu de choses qui peuvent faire de nos vies des
configurations sensibles.

Abstract

Relying on the anthropological figure of "the negation of use" as supported by Albert Piette, the text
moves towards a deconstruction of the idea of design as a project by showing what this idea fails
to consider: design as an aesthetic concern, as attention to the details of junction and articulation
between "artistic form" and "function”. With these détails, it becomes possible to consider the
utensil as an "aesthetic value”. These are the same details that allow us to think of design as an
address to our feelings, as a work attentive to the small things, to the few things that can make our
lives sensitive configurations.

C'est par le « ne pas »,

c'est par la négation de l'usage,
par la négation de la conscience
que les choses avancent

dans la réussite de I'hominisation'.

1. Design et « anthropologie existentiale » ;
glelyx figures paradoxales du rapport humain
a l'usage

Il 'y a, dans la proposition d'« anthropologie existentiale » d'Albert Piette?, une figure du rapport
humain aux objets a la fois étonnante et déroutante pour quiconque s'intéresse au design et a la
notion d'objet’. Cette figure c'est celle de « la négation de l'usage ». L'idée de design semble
aujourd'hui pré- et sur-déterminée par I'usage. Celui-ci se présente a la fois comme condition et
finalité des « projets de design ». Dans cette expression « projets de design », le premier terme
occupe tellement le champ des pensées qu'il secondarise le second. Autrement dit, le « projet de
design » tend a étre « projet d'usage ». Le design, au service du projet, encerclé par
lintentionnalité comme motif et 'usage comme finalité*, renvoie ainsi au travail de conception des
apparences qui participent a la modélisation de ces mémes usages. La « négation de l'usage »
des choses et des objets se présente ainsi comme une figure paradoxale pour ce design. Ayant
identifié ce paradoxe, nous chercherons dans cet article les raisons de rapprocher le design de
cette figure du non-usage en exposant l'idée de design que soutient un tel rapprochement.

Albert Piette écrit que « [c]'est par le "ne pas", c'est par la négation de l'usage, par la négation de
la conscience que les choses avancent dans la réussite de I'nominisation® ». Le « ne pas » est

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 2/13



porté par cette phrase au rang de schéme spécifiquement humain ; une fonction organisatrice,
essentielle au cheminement vers le devenir humain. Si I'on inverse le sens de la phrase, il est
possible de lire que I'humain se fait humain en intégrant a sa conduite la possibilité du « ne pas »,
possibilité de la négation de I'usage et de la conscience, selon I'auteur. Ce scheme de la négation
opere dans certaines « figures » de « I'humain de la présence quotidienne », sujet des
observations de I'anthropologue Albert Piette. Ces figures, il en dénombre quatre qui sont la
« distraction », I'« engagement minimal », la « mise entre parenthése » et le « déplacement »°.
Celles-ci définissent ce qu'il nomme le « mode mineur » de la présence humaine dont la
« minorité » constitue I'acte méme d'exister en tant qu'humain. Le caractére « actif » de ces figures
émane de ceci qu'elles sont toutes des figures de soustraction aux injonctions du monde, aux
multiples situations de mobilisation” ; ce sont des échappées potentielles de ces situations dans
lesquelles I'on peut se trouver. Le « mode mineur », explique Piette, « c'est le reste ou le résidu »,
le « détail », ce qui est a priori sans importance et dont « il s'agit de montrer qu'il a plus
d'importance que son statut de résidu veut bien l'indiquer. Mais cette importance, c'est en tant qu'il
n'est pas important qu'il la détient® ». Ces restes qui constituent la matiere méme du travail de
I'anthropologue, ce sont des pas de cété et regards périphériques qu'il reléve en superposant des
photographies de cortéges de fétes collectives, a titre d'exemple, mais ce sont aussi les objets que
I'on pose et que I'on oublie, objets dont I'existence en tant que tels est vérifiée par la possibilité
d'en nier l'usage’. Ces « restes » sont les supports d'une certaine tranquillité du quotidien. La
possibilité de manifestation de ces restes est promesse que cette tranquillité reste possible.

Penser et pratiquer le design sous le régime du projet, le penser comme une pratique tendue vers
ou surdéterminée par la conception d'usages — méme quand cette conception s'appuie sur les
comportements « réels » et non « supposés » des usagers'® — est la négation du « ne pas »,
négation donc de ce principe, ce scheme que nous comprenons, lisant Piette, comme étant un
élément structurel et structurant du fait d'étre humain. Si c'est par le « ne pas » que les choses
« avancent dans la réussite de I'nominisation », comment donc comprendre la négation du « ne
pas » ? Autrement dit, que devient ce processus d'acquisition des caractéres propres a I'humain'
si l'on lui retire I'élément de sa réalisation ? |l est ainsi possible de se demander pour quel humain
manceuvre ce design-ci.

Pour essayer de répondre a ce dernier questionnement, nous allons cheminer un moment avec
deux notions auxquelles le design, dans son histoire, a pu étre renvoyé, a savoir la notion de
« vie » et celle de « réalité », comme étant deux énonceés de principe distincts voire opposés pour
le design. Le premier en date se trouve formulé dans la phrase de Laszl6 Moholy-Nagy, parue en
1947 dans son livre posthume Vision in motion : « Ultimately all problems of design merge into one
great problem : "design for life"? ». La seconde, en réponse et en rupture avec celle-ci, est celle de
Victor Papanek qui figure en intitulé de son livre de 1971 : Design for the real world, en frangais
Design pour un monde réel. Dans chacune de ces deux phrases, design est « renvoyé » a quelque
chose d'autre que lui-méme'®. Dans I'énoncé de Papanek, la formule « the real world » prend un
caractere performatif puisqu'elle semble symboliser une rupture radicale avec Moholy-Nagy -- et
avec lui le Bauhaus -- par I'acte de substitution du mot « life » par la formule « the real world"* »,
usant pour cela de la paraphrase. Nous examinons dans les lignes qui suivent a quel point cette
rupture annoncée par Papanek se fonde sur une réelle opposition.

Le théme de « la responsabilité du designer » est central dans la pensée de Papanek mais cette
responsabilité reste chez lui d'ordre essentiellement voire exclusivement économique, identifiée a
un souci d'économie des moyens. Elle correspond chez lui a « un engagement social et moral » ou
« [les] designers [...] [doivent] répondre aux besoins d'un monde qui est au pied du mur'® ». Lisant
Papanek en ayant a l'esprit I'idée de design soutenue par Moholy-Nagy, celle du design en tant
qu'« une attitude pour la vie'® », nous nous demandons si la divergence des deux est radicale ou
s'il n'y a pas une chose qui puisse faire en sorte qu'ils se regardent comme les témoins d'une
histoire qui ne cesse de se découvrir. Méme si la lecture croisée des deux auteurs laisse penser
que le passage de « la vie » & « la réalité » comme « grands problémes'’ » marque une rupture
paradigmatique dans le champ du design, nous nous demandons si « la réalité » et « la vie » sont
inconciliables.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 3/13



Papanek reproche a la méthode d'enseignement de Moholy-Nagy héritée de celle du Bauhaus
d'avoir fait de « I'Université [...] un lieu totalement séparé de la vie'® ». De ce constat et suivant
I'énoncé de Papanek, il ressort que le rétablissement du lien totalement rompu entre I'Université et
la vie passe par une intégration de « la réalité », c'est-a-dire par l'intégration d'un ensemble de
problémes sociaux qu'il s'agit pour le design de résoudre. La figure du designer en réparateur du
monde, en « justicier », est séduisante tant elle peut nourrir chez des designers en formation un
certain sentiment d'héroisme ou du moins un certain sentiment de responsabilité vis-a-vis du
monde et de sa réalité, chose en soi difficilement contestable. Cultiver chez des étudiants en
design l'idée que I'espoir en I'avenir dépend, ne serait-ce qu'en partie, de leur étre-au-secours-du-
monde, c'est les former a se penser projeteurs du monde. C'est attacher I'espoir a la seule
possibilité du projet. La question qui se pose alors a nous, arrivée a cette lecture de Papanek, est
de savoir si le motif de la responsabilité est totalement exclu de la pensée de Moholy-Nagy
lorsqu'il soutient que la vie est « le probleme' » ou un probléeme pour le design. Lisons, de
nouveau, Moholy :

« It would be agreeable to believe that inventiveness is to be found only in the work of men who
have a fundamental respect for the integrity of each man, who have a feeling of social
responsibility®. »

« Continuity of culture results from a primary concern for quality rather than for novelty. Instead of
striving for "standards" leading to an organic civilization which should be the aim, the responsibility
and the duty of the designer, the quick succession of "novelties" — the paradise of the salesman
and advertising agencies — forces the designer to satisfy only the desire for the sensationally new
in the exterior'. »

Il est déroutant, en lisant ces lignes, de constater le nombre de résonances possibles entre la
pensée de Moholy-Nagy et celle de Papanek : tous les deux sont attachés a défendre l'idée que le
design n'est pas une affaire d'apparences ou de fagades, que la nouveauté n'est pas son
probléeme immeédiat, que quelque chose de la vie sociale le regarde. Une différence persiste
pourtant et qui pourrait étre a I'origine de leur divergence quant a I'enseignement du design. Elle
consiste dans le fait d'aborder la pratique du design comme étant, dans le cas de Moholy-Nagy,
une « intégration » des conditions technologiques, sociales et économiques d'une part, des
nécessités biologiques et des effets psychophysiques des matériaux et des aspects d'autre part,
alors que dans le cas de Papanek, la considération sociale ou sociologique est la condition de
principe de toute pratique de design. Le « sentiment de responsabilité sociale® » est fonction, chez
Moholy-Nagy, du « respect fondamental pour l'intégrité de chaque homme® ». Cette « intégrité »,
si I'on accepte de suivre le cheminement que proposent les précédentes lignes, serait elle-méme
fonction de I'« intégration » des conditions sociales et économiques, des nécessités biologiques et
des « effets » psychiques que peuvent produire en nous les choses qui constituent le monde, le
monde matériel, le monde réel. Il nous semble que « vie » est, dans la pensée de Moholy-Nagy, le
nom de cette « intégration ». La réalité a laquelle est renvoyé le design dans la pensée de
Papanek est « désintégrée » : elle semble essentiellement constituée des effets matériels des
conditions sociales et économiques, du moins est-ce a ces effets-la que semble s'adresser le
travail de Papanek. C'est ainsi que la réalité se sépare de la vie. CEuvrer a cette intégration, c'est
cela le design pour la vie.

Dans un texte de 1935 portant en partie sur le travail de Moholy-Nagy, I'historien de I'architecture
Siegfried Giedion écrit :

« Malgré la différence des sources et des points de vue individuels d'ou parfois jaillirent des
mouvements d'une importance capitale pour l'art de nos jours, tous ces mouvements se trouvent
unifiés par une tendance générale, nettement marquée : celle de jeter un pont qui franchirait
I'abime malheureusement creusé par le siecle précédent entre ces deux domaines : le sentiment
(Gefiihl) et la réalité. *

Le sens des efforts de ces trente années qui viennent de s'écouler, réside dans la nécessite de
faire s'entre-pénétrer la réalité austére, fixée a l'aide des procedes techniques et scientifiques

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 4/13



modernes, et le sentiment (Geflihl)*, pour arriver ainsi a saisir la vie en son entier®. »

Le sentiment, motif récurrent dans la pensée de modernes tels que Moholy-Nagy, Gropius ou
Sullivan, est, si I'on suit la pensée de Siegfried Giedion, ce qui garantit I'intégrité de la vie dont « la
réalité » n'est qu'un élément. C'est en réponse au constat que « [l]'ensemble du mode de vie
actuel, jusqu'aux sentiments profonds des individus, est influencé par la course a l'argent et au
pouvoir [...]*° », c'est raison de la conviction que les sentiments ne relévent pas de I'abstraction
mais se nourrissent des éléments matériels, des objets et des choses qui participent a configurer
des vies, que l'attention du design tel que soutenu dans le texte de Moholy-Nagy se serait portée
aux sentiments des gens et non pas a leurs « désirs », c'est-a-dire a ce qui semblait désormais
manquer a leurs vies. L'idée de la vie en tant qu'articulation entre sentiment et réalité nous conduit
a interroger le rapport potentiel entre esthétique et design, celui-ci ayant pour nom, au moment ou
s'élabore le Bauhaus et ses idées, Gestaltung®. La considération du « sentiment » comme facteur
d'intégrité de I'étre et de la vie est totalement absente chez Papanek. Le mot esthétique semble
prendre dans son texte le sens d'apparence et renvoyé au seul jugement de go(t. Lorsque
Moholy-Nagy emploie le mot design en 1947, lorsqu'il soutient I'idée du design comme « une
attitude pour la vie », c'est a notre sens le mot Gestaltung qui sous-tend sa réflexion. Nous
proposons d'approcher ce dernier mot, dans ce qui suit de notre texte, au sens de configuration --
le mot Gestalt ayant été traduit dans la langue frangaise tantét par forme tantét par figure.”’

2. Des détails qui articulent « forme o
artistique » et « fonction » : vers une theorie
esthétique du design

L'anse de Georg Simmel, texte publié en 1911, propose une considération esthétique de
« l'ustensile » qu'il est possible d'approcher comme une potentielle théorie esthetique du design.
Le postulat de Simmel dans la conduite de sa proposition est de considérer tout ustensile, tout
vase (objet spécifique de son étude dans le texte), « comme des valeurs esthétiques® ». C'est en
tant qu'ils sont « palpable[s], pesable[s], intégré[s] dans les manipulations et corrélations du
monde environnant » que les ustensiles, que « le vase est un morceau de réalité® ». La « forme
artistique » du vase, et par extension de l'ustensile, explique Simmel, « méne une existence toute
détachée [de la réalité], reposant en elle-méme, dont sa réalité matérielle n'est que le simple
support30 ». Mais l'ustensile, a la différence de « la pure ceuvre d'art », est tenu, lui, de « remplir
une fonction » du fait méme qu'il est « pris en main et entrainé dans les mouvements de la vie
pratique® ». C'est en cela que l'ustensile, que le vase reléve de deux mondes : d'un cété, la réalité
de I'objet revendiquée dans et par sa finalité, a savoir son ustensilité ; d'un autre c6té I'objet en
tant que « forme artistique » détachée du monde réel, c'est-a-dire non tenue de répondre a
l'ustensilité, non immédiatement concernée par l'ustensilité. « Cette double situation du vase, écrit
Simmel, s'exprime de la fagon la plus nette dans son anse » puisque « c'est par elle qu'il fait une
irruption visible dans le monde de la réalité, c'est-a-dire dans tous ces rapports a l'extérieur, qui
justement n'existent pas pour I'ceuvre d'art en tant que telle® », celle-ci étant « |'unité d'un tout se
suffisant & lui-méme® ». Il y a dans cette idée de I'anse comme « irruption visible dans le monde
de la réalité », un sens potentiel du mot Gestalt : quelque chose comme I'émergence d'une figure
qui manifeste le point de jonction et d'articulation entre l'artistique et le fonctionnel, entre /a réalite
et ce qui s'en détache. C'est au point de jonction de ces deux mondes que la réalité se transforme
en une configuration®.

En tant que le vase est un ustensile, la maniére dont I'anse rencontre le corps du vase est
déterminante pour sa considération comme « valeur esthétique ». Simmel écrit :

« [...] L'anse pose I'un des probléemes esthétiques les plus délicats. La maniére dont la forme de
I'anse harmonise ces deux mondes en elle-méme -- le monde extérieur qui l'utilise pour soumettre
le récipient a son exigence, et la forme artistique, qui la réclame pour elle-méme sans se soucier
du premier -- constitue, semble-t-il, le critere inconscient de son action esthétique. En effet, non
seulement 'anse doit pouvoir exercer effectivement la fonction pratique, mais elle doit aussi en

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 5/13



persuader par son aspect.

[...]

L'intégration dans l'unité esthétique s'exprime cependant plus organiquement des que l'anse a été
dégagée du corps du vase en un passage progressif et par les mémes puissances qui ont créé ce
corps [celui du vase] -- comme les bras de I'étre humain, qui se sont développés dans le méme et
unique processus d'organisation que son tronc, et médiatisent également la relation de I'étre tout
entier au monde extérieur a lui®®. »

Le caractére esthétique de I'anse est tributaire de la maniére dont elle se tient au corps du vase, la
maniere dont elle vient le rencontrer. C'est ainsi que, de la méme maniére que les bras de I'étre
humain, pour reprendre la métaphore de Simmel, I'anse « médiatise » le rapport de l'ustensile au
monde extérieur & lui ; elle en fait un « morceau de réalité®® ». Elle est non seulement le point ou la
réalité et la forme artistique de I'ustensile se rejoignent, mais aussi la manifestation sensible de
cette jonction. Cette figure de médiatisation ou de médiation qu'associe ici Simmel a I'anse nous
renvoie a la théorie de la médiation d'Averroés, rappelée dans La vie sensible d'Emanuele Coccia.
Ce dernier soutient, s'appuyant sur la pensée du premier, que « [lJa puissance du medium est la
réception, et toute théorie de la médiation est par conséquent une théorie de la réception®’. »
Emanuele Coccia définit le medium comme étant le lieu du sensible, « ce qui est capable
d'accueillir les formes de maniére immatérielle®® », c'est-a-dire en tant qu'« images ». Chez Coccia,
« image » et « sensible » sont deux notions équivalentes ; le medium est ce qui « regoit » ce
sensible et permet ainsi qu'il soit regu en tant que phénoméne. Bien que nous ne partageons pas
I'idée que les notions d'« image » et de « sensible » puissent se recouvrir, la théorie de la médialité
telle que soutenue par l'auteur, nous conforte dans l'idée que la notion de ré-ception est distincte
de celle de per-ception dans la mesure ou la derniére implique la conscience d'un sujet percevant,
implique donc une certaine pro-jection -- signalons ici que les préfixes per- et pro- appartiennent
au méme groupe de prépositions et préverbes latins prae signifiant originellement « en avant » -
tandis que la premiére reléve d'une « incorporation ». Coccia écrit dans ce sens que « [c']est
justement parce qu'il peut dessiner, c'est-a-dire libérer du sensible, le faire exister comme tel dans
un medium, que I'nomme peut aussi acquérir ce sensible et l'incorporer sans le percevoir®® ». Si le
sensible se regoit sans étre pergu, s'il est incorporé sans étre percu, alors, « la négation de la
conscience® », c'est-a-dire la négation ou la suspension du rapport perceptif au monde n'est pas
négation de la réception de ce sensible, n'est pas négation de son incorporation. C'est en dega de
la perception qu'opére la réception. Il y a une sorte d'actualité, toujours active, de la réception : elle
se produit hors et sans sujet ; a l'insu du sujet percevant, pensant, pro-jetant le monde et s'y pro-
jetant. La réception se passe du « sujet » en tant que conscience ; elle est toujours opérante, vive,
puisque le monde est une constellation de petites choses, un cosmos que peuple le sensible et qui
ne cesse de se de-figurer et de se con-figurer dans sa variabilité médiale.

L'anse, suivant ce principe de réception, est le foyer du sentiment. En tant qu'elle « médiatise » le
rapport de l'ustensile en tant que « forme artistique*' » ou « phénoménotechnique® » au monde
extérieur, en tant qu'elle le fait exister en dehors de sa matiére propre, lI'anse est le medium qui
recoit la « forme vase ». Mais ce qui est intéressant a penser avec ce cas d'étude de Simmel, c'est
que l'ustensile est une « forme artistique » en méme temps qu'il est une fonction. Sa médiatisation
dans le monde extérieur en tant que « morceau de réalité », au-dela de sa forme artistique, n'est
pas séparable ni séparée de son existence en tant que sensible. C'est peut-étre en raison de ce
double mode d'existence du vase que, comme on l'a lu, « I'anse pose |'un des problemes
esthétiques les plus délicats*®. » Car, si le sensible existe indépendamment de la perception et
donc indépendamment de l'activité consciente du sujet, il ne répond pas a l'enjeu de la
signification. Celle-ci n'en est pas le principe.

La rencontre que nous proposons ici entre la pensée de Simmel et la théorie du sensible de
Coccia nous conduit a nous interroger sur le caractére propre au sensible dans le cas précis de
l'ustensile. Il nous semble que la maniére dont l'ustensile « integre » la vie passe par un caractére
spécifique de I'objet auquel nous associerons davantage le mot « figure » que celui d'« image » et
ce du fait méme qu'il existe selon le double mode de la réalité fonctionnelle et de la forme
artistique ou technique. De la méme maniére que l'anse, le pont et la porte sont, dans la pensée
de Simmel, des prestations humaines qui con-figurent le don proprement humain « de lier et de

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 6/13



délier », de séparer et de raccorder les choses et ce en raison de « ce mode spécial que I'on
suppose toujours l'autre* ». Mais, ce qui est encore plus déterminant pour ces configurations, c'est
la maniere dont le pont s'articule a la rive, la maniére dont il vient la rencontrer, de méme pour la
porte, la maniere dont elle rejoint le mur sans s'y confondre. Le lien que propose Simmel entre ces
jonctions qui « médiatisent » le rapport de « la forme artistique » au monde qui lui est extérieur et
le don humain « de lier et de délier » nous conduit a considérer que ces jonctions sont des
« figures », c'est-a-dire a la fois images, au sens proposé par Coccia, et schemes. Dans la mesure
ou ces figures s'incorporent sans passage par l'activité consciente de perception, dans la mesure
ou elles ne sont pas adressées a un sujet, a une subjectivité, elles ne sont pas des imagos. Ce
sont des Gestalten®. Leur force, leur primitivité sensible émanent du fait que ce sont d'abord des
expressions avant d'étre des significations. L'expression, explique Wolfgang Kdéhler dans
Psychologie de la forme, un des textes fondateurs de la Gestalttheorie, est la premiere chose que
recoit le nourrisson de la figure de sa mere. Les Gestalten ou les configurations sont des
manifestations dont le principe est le sentiment.

Nous comprenons ainsi que ce sont les détails qui articulent « forme artistique » et « fonction » qui
constituent I'objet en tant que Gestalt, c'est-a-dire une forme qui exprime ou qui porte sa fonction,
qui la figure : une sorte de « forme-figure ». Nous comprenons a la lecture de Simmel que
l'ustensile est le soutien potentiel d'une double dimension : une dimension pratique, l'usage, et une
dimension esthétique. Nous sommes tentée de penser que c'est cette double fonction qui fait de
l'ustensile un « objet », qui en forme la présence en tant qu'objet potentiel. C'est le jeu permanent
entre ces deux dimensions qui font de l'ustensile une présence sensible ; c'est ce méme jeu qui
permet de distinguer « usage » et « fonction » : la fonction d'un ustensile, en tant qu'il est une
« forme-figure », ne peut se réduire a son usage. C'est I'ensemble de ces détails figurants,
peuplant I'ordinaire de nos quotidiens, qui forme les configurations ou les constellations sensibles
que sont nos existences. lIs font de la vie un cosmos.

Si I'on accepte de recevoir notre proposition d'approche de la notion de Gestalt, notion ou s'origine
I'idée de design de Moholy-Nagy et qui semble toujours actuelle en Allemagne, I'on pourrait
considérer que la réduction des « productions de formes* » au seul usage rompt le jeu nécessaire
entre leur caractere pratique et leur caractére esthétique qui en constitue pourtant la qualité
d'objet, autrement dit leur qualité phénoménale. Parce que les objets sont des « morceaux de
réalités » qui constituent des schémes esthétiques-et-fonctionnels, parce qu'ils sont les supports
d'usages qui se figurent ; parce que ce sont ces mémes schémes qui participent aux
configurations des vies, la surdétermination des produits par l'usage produit des « machins*’ »
sans formes. Les formes, au sens de Gestalt, sont des puissances de vivification du sentiment
d'étre humain. Partant de ces considérations, I'on peut se demander quelle humanité figurent les
boites qui occupent les quotidiens aujourd'hui tels que les « terminaux mobiles®® » ou plus
généralement les produits « coulés dans la masse » (nous pensons notamment a certains
mobiliers urbains)*, exemples parmi d'autres possibles. Derriere la massification des apparences
notamment par |'effacement des jonctions, ce sont les usages qui se densifient. Massification des
apparences et densification des usages semblent ainsi nier en I'humain son caractére de
configurateur, nier en lui son pouvoir de négation. Ces deux procédés, la massification et la
densification, faisant défaut au sentiment, sont autant de supports de desintégration de la vie. lls
sont a la fois les supports et les motifs de vies désintégrées.

3. Du « mode mineur » de l'existence aux
formes d'existence mineures

Suivant le principe, le schéme ou le mode proprement humains « que I'on suppose toujours
l'autre® » (I'autre du lié, le délié, celui de I'attaché, le détaché, la rive et 'autre rive, etc.), toute
articulation suppose une désarticulation. C'est ce méme principe qu'il nous semble retrouver dans
la proposition de « I'anthropologie existentiale » d'Albert Piette. L'humain de la présence
quotidienne est ce vivant qui se déplace entre figures majeures et mineures de l'existence. La
possibilité de ce déplacement, ce jeu, est la condition méme de son existence en tant qu'humain.

A partir du moment ou I'on considére les objets comme étant a la fois des ustensiles et des

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 7113



supports sensibles de nos existences, c'est-a-dire de nos échappées (échappées a et depuis la
mobilisation, I'engagement ou la contrainte), on peut supposer que ce méme principe devrait
pouvoir se retrouver dans les objets. Ces derniers porteraient ainsi, dans leur forme méme, de par
leurs configurations, la possibilité d'en nier 'usage. Tout usage devrait alors supposer sa négation.
La plupart des objets qui occupent aujourd'hui les quotidiens nous happent par leurs usages. De
tels dispositifs ne peuvent ni recevoir ni impulser le caractére proprement humain de la négation.
Les dispositifs ce sont au fond, des injonctions d'obéissance aux usages tels qu'ils sont fagconnés
et tels qu'ils fagonnent le monde toujours projeté. Il conviendrait alors d'imaginer des objets qui
savent se retirer, qui offrent une vacance de leur usage ; des objets dont on pourrait « ne rien faire
avec™ ».

L'on pourrait penser que nier l'usage d'un objet ne dépend ou ne devrait dépendre que de la
volonté de son usager. Ainsi peut-on décider de ne plus se servir de tel ou tel « machin », de tel ou
tel objet ; se passer de tel ou tel « service ». Mais, comme nous I'apprend Giorgio Agamben, une
telle pensée suivant la figure de la volonté et du pouvoir, nie, en elle-méme, le principe méme du
« pouvoir faire quelque chose® », celui du « pouvoir ne pas faire® ». Agamben montre que
'« opération du pouvoir® » pervertit le principe méme du « pouvoir faire » puisqu'elle s'institue sur
I'idée d'une permanence de l'agir et du faire. S'instituant ainsi, elle nie le principe méme du
pouvoir, son « autre », celui de « pouvoir ne pas faire® » que le philosophe distingue du « ne pas
pouvoir faire » comme figure d'interdiction. La force d'une telle opération de pouvoir consiste dans
le fait qu'elle s'introduit, insidieusement, dans I'ensemble du mode de vie actuel, jusqu'aux
sentiments profonds des gens, et s'institue en regle absolue. Le « pouvoir faire » devient ainsi un
critere absolu d'humanité, déterminant ce qu'étre-humain-au-monde. La perversité d'une telle
opération consiste justement dans son inversion du principe anthropologique de la négation. Elle
cultive en I'humain l'impression d'étre /'agent du monde, celui qui I'agence souverainement, alors
qu'il ne fait qu'obéir aux agencements du pouvoir dont le projet reste la figure politicienne par
excellence®™. L'« humain de la présence quotidienne® » se présente ainsi comme « l'autre » de
I'agent, sa négation.

Le mode mineur de l'existence, celui de la distraction et de I'engagement minimal, est celui des
échappées. Celles-ci, suivant la proposition d'Albert Piette, se manifestent dans les détails, les
« restes », ce qui est jugé sans importance. Les dispositifs techniques qui dissimulent leurs
« rouages », qui rendent aveugles leurs points de jonction avec le monde extérieur a leur « unité
intrinséque », rendent obsoléte la nécessité de leur « médiation » dans la réalité. Ce sont des
dispositifs qui s'imposent a la réalité se rendant indispensable par leurs usages. Ces dispositifs
sont des unités abstraites s'adressant a un humain abstrait, dénué de sentiments. Mépriser ainsi
I'importance de médiation des artefacts, I'importance de faire des objets des formes qui se figurent,
c'est mépriser le fait que les objets, que les « productions formelles » sont des adresses a nos
sentiments. C'est en raison de cette adresse particuliere qu'elles intégrent nos vies, qu'elles sont
les supports de nos configurations. La massification des apparences est, en ce sens, négligence
de ces détails que peuvent étre I'anse, la charniére ou le joint, et ou repose et se manifeste le
caractére esthétique des ustensiles. Ces détails qui supportent notre sentiment d'étre humain,
jugés sans importance, de plus en plus dissimulés dans les dispositifs qui gouvernent le quotidien,
sont, suivant la pensée de Piette, les « restes » qui font de nos vies des formes mineures
d'existence, c'est-a-dire un peuplement de petites choses « sans importance ». Un cosmos de
petites choses.

Le caractere esthétique de I'objet demeure alors méme qu'il est hors d'usage. La négation de
l'usage d'un objet n'implique pas une négation de son caractére esthétique qui, lui, reste toujours
virtuellement présent. Celui-ci demeure alors méme que la fonction pratique de I'objet est
suspendue. Elle est ce qui reste de I'objet lorsque se trouve niée son ustensilité. C'est dans les
échappées, dans le « mode mineur » de la présence quotidienne, dans les formes d'existence
mineures que se réalise le sentiment d'existence humaine. L'impossibilité de telles échappées,
impossibilité instituée dans la maniere méme dont sont congus les usages des dispositifs qui
occupent les quotidiens (des administrations aux terminaux mobiles), ne peuvent étre des supports
d'humanité. Un design adressé a « I'hnumain de la présence quotidienne » est celui capable de
supporter ces échappées. Un tel design suppose d'approcher le designer en configurateur plutét

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 8/13



qu'en agenceur, de considérer la pratique de design en termes de propositions plutét que de
projets. |l y a dans la pro-position, du fait méme d'étre une pose, une délicatesse, une attention et
une adresse qui semblent manquer dans le pro-jeter, le jeter en avant, le projectile. Approcher le
design comme une adresse a nos sentiments, c'est faire I'éloge des petites choses, du peu de
choses qui peuvent faire de nos vies des configurations sensibles.

C'est dans les détails a priori insignifiants qui articulent « forme artistique » et « fonction », c'est
dans les petites choses potentiellement ouvertes a un travail de design et qui actualisent le
caractere esthétique des objets qui peuplent les quotidiens, que nous avons trouvé et proposé un
sens a la formule « design du peu ». Le peu prend pour nous ici le sens du détail, de l'insignifiant,
de l'a priori sans importance et qui se révéle pourtant déterminant de la maniére dont les objets
integrent sensiblement nos vies. C'est dans les points de rencontre et d'articulation entre « forme
artistique » et « fonction » que se loge, en méme temps, I'étre-humain-au-monde.

Bibliographie

Agamben, Giorgio, « Sur ce que nous pouvons ne pas faire », dans Agamben, Giorgio, Nudités,
Paris, Editions Payot & Rivages, Coll. « Petite bibliothéque », 2019 pour I'édition de poche.

Coccia, Emanuele, La vie sensible, Paris, Editions Payot & Rivages, 2013, 2018 pour |'édition de
poche.

Giedion, Siegfried, « Préface », dans Telehor, Revue internationale pour la culture visuelle, n® 1-2,
1936.

Moholy-Nagy, Laszld, Du matériau a I'architecture, Paris, Editions de La Villette, Coll. « Textes
fondamentaux modernes », 2015.

Moholy-Nagy, Laszl6, Vision in motion, Chicago, Paul Theobald, 1947.

Papanek, Victor, Design pour un monde réel, Paris, Editions Mercure de France, coll. « Essais »,
1974.

Piette, Albert, « L'anthropologie existentiale : présence, coprésence et leurs détails », dans
Antrocom, Online Journal of Anthropology, Volume 4, Number 2, 2008, [en ligne], [Consulté le 8
mai 2021], URL : http://www.antrocom.net/upload/sub/antrocom/040208/08-Antrocom.pdf

Piette, Albert, « Ne rien faire avec », dans Hurel, Cyril (dir.), Arts et techniques 2, [édition
numérique], Journées d'étude de 'ENSA Limoges, 2015.

Piette, Albert, L'acte d'exister, Charleroi, Socrate Editions Promarex, 20009.

Simmel, Georg, « L'anse », dans Simmel, Georg, La tragédie de la culture, Paris, Editions
Rivages, 1988.

Simmel, Georg, « Pont et porte », dans Simmel, Georg, La tragédie de la culture, Paris, Editions
Rivages, 1988.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 9/13



1. Piette, Albert, « Ne rien faire avec », dans Hurel, Cyril (dir.), Arts et techniques 2, [édition
numérique], Journées d'étude de 'ENSA Limoges, 2015, p. 4.

2. Nous avons rencontré Albert Piette en 2015 a I'occasion de son intervention dans le
séminaire doctoral Arts et industries de Pierre-Damien Huyghe. Nous remercions Pierre-
Damien Huyghe d'avoir été a l'origine de cette rencontre qui s'est révélée décisive dans ce
qui a suivi de nos travaux de recherche. Albert Piette est anthropologue, professeur au
département d'anthropologie de I'Université Paris Nanterre. Aprés avoir travaillé sur des
questions d'observation de I'action, en particulier dans le domaine religieux, il travaille
aujourd'hui a penser I'anthropologie comme un champ et une discipline spécifiques,
science des étres humains, différente de la sociologie et de I'ethnologie et ce en
développant et proposant des orientations théoriques et des méthodes d'analyse et
d'observation propres a son champ.

3. Le rapprochement que nous faisons ici entre le design et |'idée de « |'anthropologie
existentiale » est une proposition de notre part. Nous ne connaissons pas a ce jour de
propos de I'anthropologue Albert Piette concernant le design.

4. Signalons ici que la notion d'usage chez Heidegger, philosophe auquel se référe Piette
dans sa proposition de « I'anthropologie existentiale », est ce qui donne au monde sa
signification. Mais Piette semble s'intéresser plus spécifiguement au deuxiéme « versant »
du Dasein, de I'étre-au-monde, celui de « la négation de l'usage », négation donc de la
signification d'ou la négation de la conscience dans la citation en exergue. Notre résistance
au fait d'identifier la pratique du design & une pratique du projet est au fond une résistance
a l'idée que le travail de design ne serait qu'une élaboration de significations. Une telle idée
peut se retrouver dans certaines définitions du design aujourd'hui, définitions telles que
celle-ci : « Du latin de-signare (« marquer d'un signe ») [...] le design est a entendre en tant
que projet, comme une méthode de conception par les signes (i.e. les dessins). [...] Les
signes, ici, ce sont les représentations en perspective, c'est-a-dire les images du projet. »
(Vial, Stéphane, Le design, Paris, PUF, Coll. « Que sais-je ? », 2015, p. 9.) Nous tacherons
de montrer dans le deuxieme moment de cet article en quoi une fonction esthétique du
design peut se trouver ailleurs ou autrement que dans le registre des significations.

5. Piette, Albert, « Ne rien faire avec », op. cit., p. 4.

6. Cf. Piette, Albert, L'acte d'exister, Charleroi, Socrate Editions Promarex, 2009 pour toutes
les citations qui précedent.

7. Albert Piette s'intéresse dans ses études a des situations tels que les rituels ou les fétes.
Nous pensons avec l'expression « situations de mobilisation », - sauf erreur de notre part,
le terme « mobilisation » ne reléve pas du vocabulaire déployé par I'anthropologue -- a
I'nistoire politique que ce mot a pu un temps fagonner. L'époque que nous traversons ne
cesse de nous rappeler a ce mot « mobilisation », a nous y obliger presque.

8. Piette, Albert, « L’anthropologie existentiale : présence, coprésence et leurs détails », dans
Antrocom, Online Journal of Anthropology, Volume 4, Number 2, 2008, [en ligne], [Consulté
le 8 mai 2021], URL :
http://www.antrocom.net/upload/sub/antrocom/040208/08-Antrocom.pdf

9. Cette assertion est en lien avec une définition de la notion d'objet a laquelle nous
aboutirons a la fin de la deuxiéme partie.

10. Notons ici que les manceuvres connus aujourd'hui sous le nom de « coup de pouce » ou
plus généralement les manceuvres de I'économie comportementale s'appuient sur des
comportements identifiés des usagers, considérés donc comme « réels » et généralisables.
C'est a partir d'une telle identification, a partir du constat qu'il faut « intégrer les
comportements réels des usagers (et pas ceux supposeés) pour construire des politiques
publiques plus efficientes », que I'économie comportementale donne a l'usage une valeur
de solution et en fait la clé de l'innovation. Le rapport ainsi institué entre I'humain et les

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 10/13



11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.
19.

20.

21.

22.
23.
24.

25.

26.

équipements qui I'environnent se réduit au seul usage. (La citation provient de I'article
« Connaissez-vous le nudge ? », Franceculture.fr, [en ligne], [consulté le 18 mai 2021],
URL : https://www.franceculture.fr/emissions/hashtag/connaissez-vous-le-nudge).

« Hominisation », définition extraite du Centre Nationale de Ressources Textuelles et
Lexicales, [en ligne], URL : https://cnrtl.fr/definition/hominisation.

Moholy-Nagy, Laszld, Vision in motion, Chicago, Paul Theobald, 1947, p. 42. Traduction
par nos soins : « En définitive, tous les problemes de design convergent vers un méme
grand probléme : "design pour la vie". »

C'est chez Heidegger que nous avons rencontré cette idée du « renvoi » notamment dans
cette phrase ou il écrit : « Dans la structure du "pour..." est contenu un renvoi de quelque
chose a quelque chose. » Heidegger, cité par Jocelyn Benoist, « Le mythe de I'usage »,
dans Les études philosophiques, 2010/3 n° 94.

Il'y a une troisieme phrase qu'il serait possible d'intercaler entre les deux bien qu'elle soit
postérieure aux deux, celle de Otl Aicher, intitulé de son ouvrage paru en 1991, Die Welt
als Entwurf, traduit en anglais en The World as Design et en frangais Le monde comme
projet. |l est important de signaler ici que dans le dictionnaire bilingue, les premiéres
significations du mot allemand Entwurf renvoient aux termes frangais « ébauche » et

« esquisse ». Le choix du mot « projet » pour traduire le texte de Aicher nous parait
davantage orienté par l'idée du design comme projet que par le sens plus immeédiat du mot
Entwurf. En tant que designer, aborder le monde comme ébauche ou comme projet
n'implique pas la méme attitude.

Papanek, Victor, Design pour un monde réel, Paris, Mercure de France, coll. « Essais »,
1974, p. 28.

Signalons ici que le texte New method of approach — design for life n'apparait pas dans le
livre New vision (1929), on peut supposer ainsi qu'il a été écrit par Moholy durant le
moment de sa direction de I'Institut de Chicago et qu'il s'y adresse a une certaine idée du
design que l'on pourrait dire « américaine ».

Nous faisons ici référence a I'expression « great problem » présente dans la phrase de
Moholy-Nagy « [...] all problems of design merge into one great problem [...] » citée plus
haut. Moholy-Nagy, Laszl6, Vision in motion, op. cit., p. 47.

Papanek, Victor, Design pour un monde réel, op. cit., p. 294.

Nous retrouvons cette idée dans la phrase de Moholy-Nagy citée plus haut « [...] all
problems of design merge into one great problem : design for life ». Moholy-Nagy, Vision in
motion, op. cit., p. 42

Moholy-Nagy, Vision in motion, Op. Cit., p. 303. « Il serait bon de penser que l'inventivité
ne se trouve que dans le travail des hommes qui ont un respect fondamental pour l'intégrité
de chaque homme, qui ont un sentiment de responsabilité sociale. » [Trad. de |'auteur]

Ibid., p. 34. « La continuité de la culture résulte d'un souci primordial de la qualité plutét que
de la nouveauté. Au lieu de rechercher des "standards" conduisant a une civilisation
organique, ce qui devrait étre I\'objectif, la responsabilité et le devoir du designer, la
succession rapide des "nouveautés" - le paradis des vendeurs et des agences de publicité
- oblige le designer a ne satisfaire que le désir de nouveauté des apparences. » [Trad. de
l'auteur]

Moholy-Nagy, Vision in motion, op. cit., p. 303.
Ibid.

Giedion, Siegfried, « préface », dans, telehor, Revue internationale pour la culture visuelle,
n° 1-2, 1936.

Moholy-Nagy, Laszlé, Du matériau a I'architecture, Paris, Editions de La Villette, Coll.
« Textes fondamentaux modernes », 2015, p. 45.

Rappelons ici que le mot Gestaltung est celui qui définit, dans le manifeste de 1919 du

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 1113



27.

28.

29.
30.
31.
32.
33.
34.

35.
36.
37.

38.
39.
40.
41,
42,
43,
44,
45,

46.

47.

Bauhaus, le travail visé par I'école. Signalons, par ailleurs, que I'école d'ULM qui s'est
construite et pensée en rupture avec le Bauhaus portait ce méme nom (Hochschule fiir
Gestaltung Ulm). Aujourd'hui encore les écoles de design en Allemagne continuent a porter
ce nom Gestaltung. A titre d'exemple : Hochschule fiir Gestaltung Karlsruhe (ol enseigne
notamment Peter Sloterdijk).

Nous ne perdons pas de vue le rapport entre design et « anthropologie existentiale »
proposé au début de l'article. Nous y reviendrons dans le troisieme moment de ce texte.

Simmel, Georg, « L'anse », dans Simmel, Georg, La tragédie de la culture, Paris, Editions
Rivages, 1988, p. 219.

Ibid.
Ibid., p. 220.
Ibid.
Ibid.
Ibid., p. 219.

« Configuration » désigne au sens large « figure, aspect ». En sciences, par exemple en
géomeétrie ou en sciences sociales, le mot s'est spécialisé avec le sens de « disposition
relative d'éléments », trés voisin de celui de structure. (Cf. Rey, Alain (dir.), Dictionnaire
historique de la langue frangaise, Paris, Le Robert, 2010). C'est ce double sens que prend
le verbe dans le vocabulaire de l'informatique ou il désigne I'ensemble des réglages
indispensables au bon fonctionnement de I'outil et précisant les préférences d'utilisation,
par exemple la présentation.

Simmel, Georg, « L'anse », op. cit., pp. 220-222.
Ibid., p. 220.

Coccia, Emanuele, La vie sensible, Paris, Editions Payot & Rivages, 2013, 2018 pour
I'édition de poche, p. 50.

Ibid., p. 49.

Ibid., p. 138.

Piette, Albert, « Ne rien faire avec », op. cit., p. 4.

Simmel, Georg, « L'anse », op. cit.

Coccia, Emanuele, La vie sensible, op. cit., p. 61.

Simmel, Georg, « L'anse », op. cit., p. 220.

Simmel, Georg, « Pont et porte », dans La tragédie de la culture, op. cit., p. 161.

Dans La vie sensible, Coccia aborde la notion de Gestalt, se référant au livre Die Tier
Gestalt (La forme animale) d'Adolph Portmann, au seul sens d'apparence. Nous pensons
que la notion d'apparence ne peut contenir la notion de Gestalt puisqu'elle manque de
considérer le caractere de scheme des formes qui les constitue en tant que figure.

Nous pensons avec cette expression « production de formes » a un autre texte de Georg
Simmel intitulé Gestalter und Schépfer, traduit en francgais par Producteurs de formes et
créateurs, ou il est possible de relever un portrait du designer en Gestalter ou en
configurateur. L'espace de cet article ne pouvant supporter un long arrét sur ce portrait du
designer, nous avons jugé important d'en faire au moins la mention.

Nous empruntons ce terme a Pierre-Damien Huyghe dont il rappelle I'origine grecque
Mechané qui semble signifier « [...] moyen et fagon en méme temps, que quiconque
trouvera s'il est ingénieux pour se sortir d'une situation apparemment impossible. »
(Huyghe, Pierre-Damien, Le cinéma avant aprés, Paris, De l'incidence éditeur, 2012, p.
151). Pierre-Damien Huyghe a pu recourir a ce méme terme « machin » dans certains de
ses séminaires pour désigner a titre d'exemple, le dispositif de validation des titres de

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 12/13



48.

49.

50.
51.
52.

53.
54.
55.
56.

57.

transport de la RATP, dispositif d'obligation a un certain type d'usage. Ce que nous
retenons a la fois de la définition et de cet exemple, c'est qu'un « machin » est déterminé
par son usage, sa finalité pratique, sans souci de forme. C'est en tout cas dans ce sens
gue nous y recourons ici.

Nous empruntons cette expression a Pierre-Damien Huyghe qu'il emploie pour désigner ce
qui est communément nommé « téléphone portable ».

Nous pensons plus généralement ici aux objets et mobiliers produits a partir d'un moule
unique (par exemple la chaise Louis Ghost de Philippe Starck) dont le procédé de
fabrication élimine tout les points de jonction et d'articulation des différentes parties. Ce
sont des produits fabriqués en un seul bloc qui ne semble pouvoir étre considérés que
comme tel.

Simmel, Georg, « Pont et porte », op. cit., p. 161.
Voir Albert Piette, supra.

Cf. Agamben, Girogio, « Sur ce que nous pouvons ne pas faire », dans Agamben, Girogio,
Nudités, Paris, Editions Payot & Rivages, coll. « Petite Bibliothéque », 2019.

Ibidem.
Ibid., p. 65.
Ibid., p. 66.

Voir a ce propos les publications journalistiques actuelles autour des élections régionales
ou l'on peut croiser des titres tels que X veut un combat « projet contre projet » face a Y,
etc. Nous pensons aussi a I'argument « parce que c'est notre projet » de la campagne
présidentielle d'Emmanuel Macron, formule commentée par Franck Lepage dans sa
conférence gesticulée Inculture ou il montre que le « projet » est le mot qui a remplace
désormais, dans le vocabulaire des dirigeants, celui de « Hiérarchie ».

Piette, Albert, L'acte d'exister, op. cit., p. 29.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 13/13



