
Design
Arts
Médias

Un monde de petites choses, vers une théorie
esthétique du design

Wafa Abida

2021-12-01



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 2/13

Wafa Abida est docteure en Esthétique et sciences de l’art. Sa recherche doctorale menée sous la

direction  de  Pierre-Damien  Huyghe  à  l’Université  Paris  1  Panthéon-Sorbonne  propose  une

conception  de  la  modernité  en  tant  que  «  sentiment  »  lequel  trouve  comme  lieu  de  sa

manifestation « les formes d’existence mineures » dont les supports sont des objets banals de la

vie quotidienne.

Résumé

En s'appuyant sur la figure anthropologique de « la négation de l'usage » telle que soutenue par

Albert Piette, le texte chemine vers une déconstruction de l'idée de design comme projet en

montrant ce que cette idée manque de considérer : le design comme souci esthétique, comme

attention aux détails de jonction et d'articulation entre « forme artistique » et « fonction ». Ce sont

ces détails qui permettent de considérer « l'ustensile » comme une « valeur esthétique ». Ce sont

ces mêmes détails qui nous autorisent à penser le design comme une adresse à nos sentiments,

comme un travail attentif aux petites choses, au peu de choses qui peuvent faire de nos vies des

configurations sensibles.

Abstract

Relying on the anthropological figure of "the negation of use" as supported by Albert Piette, the text

moves towards a deconstruction of the idea of design as a project by showing what this idea fails

to consider: design as an aesthetic concern, as attention to the details of junction and articulation

between "artistic form" and "function". With these détails, it  becomes possible to consider the

utensil as an "aesthetic value". These are the same details that allow us to think of design as an

address to our feelings, as a work attentive to the small things, to the few things that can make our

lives sensitive configurations.

_

C'est par le « ne pas »,

c'est par la négation de l'usage,

par la négation de la conscience

que les choses avancent

dans la réussite de l'hominisation
1

.

1. Design et « anthropologie existentiale » :
deux figures paradoxales du rapport humain
à l'usage

Il y a, dans la proposition d'« anthropologie existentiale » d'Albert Piette
2

, une figure du rapport

humain aux objets à la fois étonnante et déroutante pour quiconque s'intéresse au design et à la

notion d'objet
3

. Cette figure c'est celle de « la négation de l'usage ». L'idée de design semble

aujourd'hui pré- et sur-déterminée par l'usage. Celui-ci se présente à la fois comme condition et

finalité des « projets de design ». Dans cette expression « projets de design », le premier terme

occupe tellement le champ des pensées qu'il secondarise le second. Autrement dit, le « projet de

design  »  tend  à  être  «  projet  d'usage  ».  Le  design,  au  service  du  projet,  encerclé  par

l'intentionnalité comme motif et l'usage comme finalité
4

, renvoie ainsi au travail de conception des

apparences qui participent à la modélisation de ces mêmes usages. La « négation de l'usage »

des choses et des objets se présente ainsi comme une figure paradoxale pour ce design. Ayant

identifié ce paradoxe, nous chercherons dans cet article les raisons de rapprocher le design de

cette figure du non-usage en exposant l'idée de design que soutient un tel rapprochement.

Albert Piette écrit que « [c]'est par le "ne pas", c'est par la négation de l'usage, par la négation de

la conscience que les choses avancent dans la réussite de l'hominisation
5

 ». Le « ne pas » est



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 3/13

porté par cette phrase au rang de schème spécifiquement humain ; une fonction organisatrice,

essentielle au cheminement vers le devenir humain. Si l'on inverse le sens de la phrase, il est

possible de lire que l'humain se fait humain en intégrant à sa conduite la possibilité du « ne pas »,

possibilité de la négation de l'usage et de la conscience, selon l'auteur. Ce schème de la négation

opère  dans  certaines  «  figures  »  de  «  l'humain  de  la  présence  quotidienne  »,  sujet  des

observations de l'anthropologue Albert  Piette.  Ces figures, il  en dénombre quatre qui  sont la

« distraction », l'« engagement minimal », la « mise entre parenthèse » et le « déplacement »
6

.

Celles-ci  définissent  ce  qu'il  nomme le  «  mode  mineur  »  de  la  présence  humaine  dont  la

« minorité » constitue l'acte même d'exister en tant qu'humain. Le caractère « actif » de ces figures

émane de ceci qu'elles sont toutes des figures de soustraction aux injonctions du monde, aux

multiples situations de mobilisation
7

 ; ce sont des échappées potentielles de ces situations dans

lesquelles l'on peut se trouver. Le « mode mineur », explique Piette, « c'est le reste ou le résidu »,

le  « détail  »,  ce qui  est  a priori  sans importance et  dont  « il  s'agit  de montrer  qu'il  a  plus

d'importance que son statut de résidu veut bien l'indiquer. Mais cette importance, c'est en tant qu'il

n'est pas important qu'il la détient
8

 ». Ces restes qui constituent la matière même du travail de

l'anthropologue, ce sont des pas de côté et regards périphériques qu'il relève en superposant des

photographies de cortèges de fêtes collectives, à titre d'exemple, mais ce sont aussi les objets que

l'on pose et que l'on oublie, objets dont l'existence en tant que tels est vérifiée par la possibilité

d'en nier l'usage
9

. Ces « restes » sont les supports d'une certaine tranquillité du quotidien. La

possibilité de manifestation de ces restes est promesse que cette tranquillité reste possible.

Penser et pratiquer le design sous le régime du projet, le penser comme une pratique tendue vers

ou surdéterminée par la conception d'usages – même quand cette conception s'appuie sur les

comportements « réels » et non « supposés » des usagers
10

 – est la négation du « ne pas »,

négation donc de ce principe, ce schème que nous comprenons, lisant Piette, comme étant un

élément structurel et structurant du fait d'être humain. Si c'est par le « ne pas » que les choses

« avancent dans la réussite de l'hominisation », comment donc comprendre la négation du « ne

pas » ? Autrement dit, que devient ce processus d'acquisition des caractères propres à l'humain
11

si l'on lui retire l'élément de sa réalisation ? Il est ainsi possible de se demander pour quel humain

manœuvre ce design-ci.

Pour essayer de répondre à ce dernier questionnement, nous allons cheminer un moment avec

deux notions auxquelles le design, dans son histoire, a pu être renvoyé, à savoir la notion de

« vie » et celle de « réalité », comme étant deux énoncés de principe distincts voire opposés pour

le design. Le premier en date se trouve formulé dans la phrase de László Moholy-Nagy, parue en

1947 dans son livre posthume Vision in motion : « Ultimately all problems of design merge into one

great problem : "design for life"
12

 ». La seconde, en réponse et en rupture avec celle-ci, est celle de

Victor Papanek qui figure en intitulé de son livre de 1971 : Design for the real world, en français

Design pour un monde réel. Dans chacune de ces deux phrases, design est « renvoyé » à quelque

chose d'autre que lui-même
13

. Dans l'énoncé de Papanek, la formule « the real world » prend un

caractère performatif puisqu'elle semble symboliser une rupture radicale avec Moholy-Nagy -- et

avec lui le Bauhaus -- par l'acte de substitution du mot « life » par la formule « the real world
14

 »,

usant pour cela de la paraphrase. Nous examinons dans les lignes qui suivent à quel point cette

rupture annoncée par Papanek se fonde sur une réelle opposition.

Le thème de « la responsabilité du designer » est central dans la pensée de Papanek mais cette

responsabilité reste chez lui d'ordre essentiellement voire exclusivement économique, identifiée à

un souci d'économie des moyens. Elle correspond chez lui à « un engagement social et moral » où

« [les] designers [...] [doivent] répondre aux besoins d'un monde qui est au pied du mur
15

 ». Lisant

Papanek en ayant à l'esprit l'idée de design soutenue par Moholy-Nagy, celle du design en tant

qu'« une attitude pour la vie
16

 », nous nous demandons si la divergence des deux est radicale ou

s'il n'y a pas une chose qui puisse faire en sorte qu'ils se regardent comme les témoins d'une

histoire qui ne cesse de se découvrir. Même si la lecture croisée des deux auteurs laisse penser

que le passage de « la vie » à « la réalité » comme « grands problèmes
17

 » marque une rupture

paradigmatique dans le champ du design, nous nous demandons si « la réalité » et « la vie » sont

inconciliables.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 4/13

Papanek reproche à la méthode d'enseignement de Moholy-Nagy héritée de celle du Bauhaus

d'avoir fait de « l'Université [...] un lieu totalement séparé de la vie
18

 ». De ce constat et suivant

l'énoncé de Papanek, il ressort que le rétablissement du lien totalement rompu entre l'Université et

la vie passe par une intégration de « la réalité », c'est-à-dire par l'intégration d'un ensemble de

problèmes sociaux qu'il s'agit pour le design de résoudre. La figure du designer en réparateur du

monde, en « justicier », est séduisante tant elle peut nourrir chez des designers en formation un

certain sentiment d'héroïsme ou du moins un certain sentiment de responsabilité vis-à-vis du

monde et de sa réalité, chose en soi difficilement contestable. Cultiver chez des étudiants en

design l'idée que l'espoir en l'avenir dépend, ne serait-ce qu'en partie, de leur être-au-secours-du-

monde, c'est  les former à se penser projeteurs  du monde. C'est  attacher l'espoir  à la seule

possibilité du projet. La question qui se pose alors à nous, arrivée à cette lecture de Papanek, est

de savoir  si  le motif  de la responsabilité est totalement exclu de la pensée de Moholy-Nagy

lorsqu'il  soutient que la vie est « le  problème
19

 » ou un problème pour le design. Lisons, de

nouveau, Moholy :

« It would be agreeable to believe that inventiveness is to be found only in the work of men who

have  a  fundamental  respect  for  the  integrity  of  each  man,  who  have  a  feeling  of  social

responsibility
20

. »

« Continuity of culture results from a primary concern for quality rather than for novelty. lnstead of

striving for "standards" leading to an organic civilization which should be the aim, the responsibility

and the duty of the designer, the quick succession of "novelties" – the paradise of the salesman

and advertising agencies – forces the designer to satisfy only the desire for the sensationally new

in the exterior
21

. »

Il est déroutant, en lisant ces lignes, de constater le nombre de résonances possibles entre la

pensée de Moholy-Nagy et celle de Papanek : tous les deux sont attachés à défendre l'idée que le

design  n'est  pas  une  affaire  d'apparences  ou  de  façades,  que  la  nouveauté  n'est  pas  son

problème immédiat,  que quelque chose de la vie sociale le regarde. Une différence persiste

pourtant et qui pourrait être à l'origine de leur divergence quant à l'enseignement du design. Elle

consiste dans le fait d'aborder la pratique du design comme étant, dans le cas de Moholy-Nagy,

une «  intégration »  des conditions technologiques,  sociales  et  économiques d'une part,  des

nécessités biologiques et des effets psychophysiques des matériaux et des aspects d'autre part,

alors que dans le cas de Papanek, la considération sociale ou sociologique est la condition de

principe de toute pratique de design. Le « sentiment de responsabilité sociale
22

 » est fonction, chez

Moholy-Nagy, du « respect fondamental pour l'intégrité de chaque homme
23

 ». Cette « intégrité »,

si l'on accepte de suivre le cheminement que proposent les précédentes lignes, serait elle-même

fonction de l'« intégration » des conditions sociales et économiques, des nécessités biologiques et

des « effets » psychiques que peuvent produire en nous les choses qui constituent le monde, le

monde matériel, le monde réel. Il nous semble que « vie » est, dans la pensée de Moholy-Nagy, le

nom de cette « intégration ». La réalité à laquelle est renvoyé le design dans la pensée de

Papanek est « désintégrée » : elle semble essentiellement constituée des effets matériels des

conditions sociales et économiques, du moins est-ce à ces effets-là que semble s'adresser le

travail de Papanek. C'est ainsi que la réalité se sépare de la vie. Œuvrer à cette intégration, c'est

cela le design pour la vie.

Dans un texte de 1935 portant en partie sur le travail de Moholy-Nagy, l'historien de l'architecture

Siegfried Giedion écrit :

« Malgré la différence des sources et des points de vue individuels d'où parfois jaillirent des

mouvements d'une importance capitale pour l'art de nos jours, tous ces mouvements se trouvent

unifiés par une tendance générale, nettement marquée : celle de jeter un pont qui franchirait

l'abîme malheureusement creusé par le siècle précédent entre ces deux domaines : le sentiment

(Gefühl) et la réalité. *

Le sens des efforts de ces trente années qui viennent de s'écouler, réside dans la nécessité de

faire s'entre-pénétrer la réalité austère, fixée à l'aide des procédés techniques et scientifiques



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 5/13

modernes, et le sentiment (Gefühl)*, pour arriver ainsi à saisir la vie en son entier
24

. »

Le sentiment, motif récurrent dans la pensée de modernes tels que Moholy-Nagy, Gropius ou

Sullivan, est, si l'on suit la pensée de Siegfried Giedion, ce qui garantit l'intégrité de la vie dont « la

réalité » n'est qu'un élément. C'est en réponse au constat que « [l]'ensemble du mode de vie

actuel, jusqu'aux sentiments profonds des individus, est influencé par la course à l'argent et au

pouvoir [...]
25

 », c'est raison de la conviction que les sentiments ne relèvent pas de l'abstraction

mais se nourrissent des éléments matériels, des objets et des choses qui participent à configurer

des vies, que l'attention du design tel que soutenu dans le texte de Moholy-Nagy se serait portée

aux sentiments des gens et non pas à leurs « désirs », c'est-à-dire à ce qui semblait désormais

manquer à leurs vies. L'idée de la vie en tant qu'articulation entre sentiment et réalité nous conduit

à interroger le rapport potentiel entre esthétique et design, celui-ci ayant pour nom, au moment où

s'élabore le Bauhaus et ses idées, Gestaltung
26

. La considération du « sentiment » comme facteur

d'intégrité de l'être et de la vie est totalement absente chez Papanek. Le mot esthétique semble

prendre dans son texte le  sens d'apparence et  renvoyé au seul  jugement  de goût.  Lorsque

Moholy-Nagy emploie le mot design en 1947, lorsqu'il soutient l'idée du design comme « une

attitude pour la vie », c'est à notre sens le mot Gestaltung  qui sous-tend sa réflexion. Nous

proposons d'approcher ce dernier mot, dans ce qui suit de notre texte, au sens de configuration --

le mot Gestalt ayant été traduit dans la langue française tantôt par forme tantôt par figure.
27

2. Des détails qui articulent « forme
artistique » et « fonction » : vers une théorie
esthétique du design

L'anse  de  Georg  Simmel,  texte  publié  en  1911,  propose  une  considération  esthétique  de

« l'ustensile » qu'il est possible d'approcher comme une potentielle théorie esthétique du design.

Le postulat de Simmel dans la conduite de sa proposition est de considérer tout ustensile, tout

vase (objet spécifique de son étude dans le texte), « comme des valeurs esthétiques
28

 ». C'est en

tant  qu'ils  sont  «  palpable[s],  pesable[s],  intégré[s]  dans les manipulations et  corrélations du

monde environnant » que les ustensiles, que « le vase est un morceau de réalité
29

 ». La « forme

artistique » du vase, et par extension de l'ustensile, explique Simmel, « mène une existence toute

détachée [de la réalité], reposant en elle-même, dont sa réalité matérielle n'est que le simple

support
30

 ». Mais l'ustensile, à la différence de « la pure œuvre d'art », est tenu, lui, de « remplir

une fonction » du fait même qu'il est « pris en main et entrainé dans les mouvements de la vie

pratique
31

 ». C'est en cela que l'ustensile, que le vase relève de deux mondes : d'un côté, la réalité

de l'objet revendiquée dans et par sa finalité, à savoir son ustensilité ; d'un autre côté l'objet en

tant que « forme artistique » détachée du monde réel,  c'est-à-dire non tenue de répondre à

l'ustensilité, non immédiatement concernée par l'ustensilité. « Cette double situation du vase, écrit

Simmel, s'exprime de la façon la plus nette dans son anse » puisque « c'est par elle qu'il fait une

irruption visible dans le monde de la réalité, c'est-à-dire dans tous ces rapports à l'extérieur, qui

justement n'existent pas pour l'œuvre d'art en tant que telle
32

 », celle-ci étant « l'unité d'un tout se

suffisant à lui-même
33

 ». Il y a dans cette idée de l'anse comme « irruption visible dans le monde

de la réalité », un sens potentiel du mot Gestalt : quelque chose comme l'émergence d'une figure

qui manifeste le point de jonction et d'articulation entre l'artistique et le fonctionnel, entre la réalité

et ce qui s'en détache. C'est au point de jonction de ces deux mondes que la réalité se transforme

en une configuration
34

.

En tant que le vase est un ustensile, la manière dont l'anse rencontre le corps du vase est

déterminante pour sa considération comme « valeur esthétique ». Simmel écrit :

« [...] L'anse pose l'un des problèmes esthétiques les plus délicats. La manière dont la forme de

l'anse harmonise ces deux mondes en elle-même -- le monde extérieur qui l'utilise pour soumettre

le récipient à son exigence, et la forme artistique, qui la réclame pour elle-même sans se soucier

du premier -- constitue, semble-t-il, le critère inconscient de son action esthétique. En effet, non

seulement l'anse doit pouvoir exercer effectivement la fonction pratique, mais elle doit aussi en



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 6/13

persuader par son aspect.

[...]

L'intégration dans l'unité esthétique s'exprime cependant plus organiquement dès que l'anse a été

dégagée du corps du vase en un passage progressif et par les mêmes puissances qui ont créé ce

corps [celui du vase] -- comme les bras de l'être humain, qui se sont développés dans le même et

unique processus d'organisation que son tronc, et médiatisent également la relation de l'être tout

entier au monde extérieur à lui
35

. »

Le caractère esthétique de l'anse est tributaire de la manière dont elle se tient au corps du vase, la

manière dont elle vient le rencontrer. C'est ainsi que, de la même manière que les bras de l'être

humain, pour reprendre la métaphore de Simmel, l'anse « médiatise » le rapport de l'ustensile au

monde extérieur à lui ; elle en fait un « morceau de réalité
36

 ». Elle est non seulement le point où la

réalité et la forme artistique de l'ustensile se rejoignent, mais aussi la manifestation sensible de

cette jonction. Cette figure de médiatisation ou de médiation qu'associe ici Simmel à l'anse nous

renvoie à la théorie de la médiation d'Averroès, rappelée dans La vie sensible d'Emanuele Coccia.

Ce dernier soutient, s'appuyant sur la pensée du premier, que « [l]a puissance du medium est la

réception, et toute théorie de la médiation est par conséquent une théorie de la réception
37

. »

Emanuele  Coccia  définit  le  medium  comme étant  le  lieu  du sensible,  «  ce  qui  est  capable

d'accueillir les formes de manière immatérielle
38

 », c'est-à-dire en tant qu'« images ». Chez Coccia,

« image » et « sensible » sont deux notions équivalentes ; le medium est ce qui « reçoit » ce

sensible et permet ainsi qu'il soit reçu en tant que phénomène. Bien que nous ne partageons pas

l'idée que les notions d'« image » et de « sensible » puissent se recouvrir, la théorie de la médialité

telle que soutenue par l'auteur, nous conforte dans l'idée que la notion de ré-ception est distincte

de celle de per-ception dans la mesure où la dernière implique la conscience d'un sujet percevant,

implique donc une certaine pro-jection -- signalons ici que les préfixes per- et pro- appartiennent

au même groupe de prépositions et préverbes latins prae signifiant originellement « en avant » -

tandis que la première relève d'une « incorporation ». Coccia écrit dans ce sens que « [c']est

justement parce qu'il peut dessiner, c'est-à-dire libérer du sensible, le faire exister comme tel dans

un medium, que l'homme peut aussi acquérir ce sensible et l'incorporer sans le percevoir
39

 ». Si le

sensible se reçoit sans être perçu, s'il est incorporé sans être perçu, alors, « la négation de la

conscience
40

 », c'est-à-dire la négation ou la suspension du rapport perceptif au monde n'est pas

négation de la réception de ce sensible, n'est pas négation de son incorporation. C'est en deçà de

la perception qu'opère la réception. Il y a une sorte d'actualité, toujours active, de la réception : elle

se produit hors et sans sujet ; à l'insu du sujet percevant, pensant, pro-jetant le monde et s'y pro-

jetant. La réception se passe du « sujet » en tant que conscience ; elle est toujours opérante, vive,

puisque le monde est une constellation de petites choses, un cosmos que peuple le sensible et qui

ne cesse de se dé-figurer et de se con-figurer dans sa variabilité médiale.

L'anse, suivant ce principe de réception, est le foyer du sentiment. En tant qu'elle « médiatise » le

rapport de l'ustensile en tant que « forme artistique
41

 » ou « phénoménotechnique
42

 » au monde

extérieur, en tant qu'elle le fait exister en dehors de sa matière propre, l'anse est le medium qui

reçoit la « forme vase ». Mais ce qui est intéressant à penser avec ce cas d'étude de Simmel, c'est

que l'ustensile est une « forme artistique » en même temps qu'il est une fonction. Sa médiatisation

dans le monde extérieur en tant que « morceau de réalité », au-delà de sa forme artistique, n'est

pas séparable ni séparée de son existence en tant que sensible. C'est peut-être en raison de ce

double  mode d'existence du vase que,  comme on l'a  lu,  «  l'anse pose l'un  des  problèmes

esthétiques les plus délicats
43

. » Car, si le sensible existe indépendamment de la perception et

donc  indépendamment  de  l'activité  consciente  du  sujet,  il  ne  répond  pas  à  l'enjeu  de  la

signification. Celle-ci n'en est pas le principe.

La rencontre que nous proposons ici entre la pensée de Simmel et la théorie du sensible de

Coccia nous conduit à nous interroger sur le caractère propre au sensible dans le cas précis de

l'ustensile. Il nous semble que la manière dont l'ustensile « intègre » la vie passe par un caractère

spécifique de l'objet auquel nous associerons davantage le mot « figure » que celui d'« image » et

ce du fait  même qu'il  existe selon le double mode de la réalité fonctionnelle et  de la forme

artistique ou technique. De la même manière que l'anse, le pont et la porte sont, dans la pensée

de Simmel, des prestations humaines qui con-figurent le don proprement humain « de lier et de



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 7/13

délier », de séparer et de raccorder les choses et ce en raison de « ce mode spécial que l'on

suppose toujours l'autre
44

 ». Mais, ce qui est encore plus déterminant pour ces configurations, c'est

la manière dont le pont s'articule à la rive, la manière dont il vient la rencontrer, de même pour la

porte, la manière dont elle rejoint le mur sans s'y confondre. Le lien que propose Simmel entre ces

jonctions qui « médiatisent » le rapport de « la forme artistique » au monde qui lui est extérieur et

le don humain « de lier et de délier » nous conduit à considérer que ces jonctions sont des

« figures », c'est-à-dire à la fois images, au sens proposé par Coccia, et schèmes. Dans la mesure

où ces figures s'incorporent sans passage par l'activité consciente de perception, dans la mesure

où elles ne sont pas adressées à un sujet, à une subjectivité, elles ne sont pas des imagos. Ce

sont des Gestalten
45

. Leur force, leur primitivité sensible émanent du fait que ce sont d'abord des

expressions  avant  d'être  des  significations.  L'expression,  explique  Wolfgang  Köhler  dans

Psychologie de la forme, un des textes fondateurs de la Gestalttheorie, est la première chose que

reçoit  le  nourrisson  de  la  figure  de  sa  mère.  Les  Gestalten  ou  les  configurations  sont  des

manifestations dont le principe est le sentiment.

Nous comprenons ainsi que ce sont les détails qui articulent « forme artistique » et « fonction » qui

constituent l'objet en tant que Gestalt, c'est-à-dire une forme qui exprime ou qui porte sa fonction,

qui la figure  :  une sorte de « forme-figure ». Nous comprenons à la lecture de Simmel que

l'ustensile est le soutien potentiel d'une double dimension : une dimension pratique, l'usage, et une

dimension esthétique. Nous sommes tentée de penser que c'est cette double fonction qui fait de

l'ustensile un « objet », qui en forme la présence en tant qu'objet potentiel. C'est le jeu permanent

entre ces deux dimensions qui font de l'ustensile une présence sensible ; c'est ce même jeu qui

permet de distinguer « usage » et « fonction » : la fonction d'un ustensile, en tant qu'il est une

« forme-figure »,  ne peut se réduire à son usage. C'est  l'ensemble de ces détails  figurants,

peuplant l'ordinaire de nos quotidiens, qui forme les configurations ou les constellations sensibles

que sont nos existences. Ils font de la vie un cosmos.

Si l'on accepte de recevoir notre proposition d'approche de la notion de Gestalt, notion où s'origine

l'idée de design de Moholy-Nagy et  qui  semble toujours actuelle en Allemagne, l'on pourrait

considérer que la réduction des « productions de formes
46

 » au seul usage rompt le jeu nécessaire

entre leur caractère pratique et  leur caractère esthétique qui  en constitue pourtant  la qualité

d'objet, autrement dit leur qualité phénoménale. Parce que les objets sont des « morceaux de

réalités » qui constituent des schèmes esthétiques-et-fonctionnels, parce qu'ils sont les supports

d'usages  qui  se  figurent  ;  parce  que  ce  sont  ces  mêmes  schèmes  qui  participent  aux

configurations des vies, la surdétermination des produits par l'usage produit des « machins
47

 »

sans formes. Les formes, au sens de Gestalt, sont des puissances de vivification du sentiment

d'être humain. Partant de ces considérations, l'on peut se demander quelle humanité figurent les

boîtes  qui  occupent  les  quotidiens aujourd'hui  tels  que les  «  terminaux mobiles
48

 »  ou plus

généralement  les  produits  «  coulés  dans  la  masse  »  (nous  pensons  notamment  à  certains

mobiliers urbains)
49

, exemples parmi d'autres possibles. Derrière la massification des apparences

notamment par l'effacement des jonctions, ce sont les usages qui se densifient. Massification des

apparences  et  densification  des  usages  semblent  ainsi  nier  en  l'humain  son  caractère  de

configurateur,  nier en lui  son pouvoir  de négation. Ces deux procédés, la massification et la

densification, faisant défaut au sentiment, sont autant de supports de désintégration de la vie. Ils

sont à la fois les supports et les motifs de vies désintégrées.

3. Du « mode mineur » de l'existence aux
formes d'existence mineures

Suivant le principe,  le schème  ou le mode  proprement humains « que l'on suppose toujours

l'autre
50

 » (l'autre du lié, le délié, celui de l'attaché, le détaché, la rive et l'autre rive, etc.), toute

articulation suppose une désarticulation. C'est ce même principe qu'il nous semble retrouver dans

la  proposition  de  «  l'anthropologie  existentiale  »  d'Albert  Piette.  L'humain  de  la  présence

quotidienne est ce vivant qui se déplace entre figures majeures et mineures de l'existence. La

possibilité de ce déplacement, ce jeu, est la condition même de son existence en tant qu'humain.

À partir du moment où l'on considère les objets comme étant à la fois des ustensiles et des



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 8/13

supports sensibles de nos existences, c'est-à-dire de nos échappées (échappées à et depuis la

mobilisation, l'engagement ou la contrainte),  on peut supposer que ce même principe devrait

pouvoir se retrouver dans les objets. Ces derniers porteraient ainsi, dans leur forme même, de par

leurs configurations, la possibilité d'en nier l'usage. Tout usage devrait alors supposer sa négation.

La plupart des objets qui occupent aujourd'hui les quotidiens nous happent par leurs usages. De

tels dispositifs ne peuvent ni recevoir ni impulser le caractère proprement humain de la négation.

Les dispositifs ce sont au fond, des injonctions d'obéissance aux usages tels qu'ils sont façonnés

et tels qu'ils façonnent le monde toujours projeté. Il conviendrait alors d'imaginer des objets qui

savent se retirer, qui offrent une vacance de leur usage ; des objets dont on pourrait « ne rien faire

avec
51

 ».

L'on pourrait penser que nier l'usage d'un objet ne dépend ou ne devrait dépendre que de la

volonté de son usager. Ainsi peut-on décider de ne plus se servir de tel ou tel « machin », de tel ou

tel objet ; se passer de tel ou tel « service ». Mais, comme nous l'apprend Giorgio Agamben, une

telle pensée suivant la figure de la volonté et du pouvoir, nie, en elle-même, le principe même du

« pouvoir faire quelque chose
52

 », celui  du « pouvoir ne pas faire
53

 ». Agamben montre que

l'« opération du pouvoir
54

 » pervertit le principe même du « pouvoir faire » puisqu'elle s'institue sur

l'idée d'une permanence de l'agir  et  du faire.  S'instituant ainsi,  elle nie le principe même du

pouvoir, son « autre », celui de « pouvoir ne pas faire
55

 » que le philosophe distingue du « ne pas

pouvoir faire » comme figure d'interdiction. La force d'une telle opération de pouvoir consiste dans

le  fait  qu'elle  s'introduit,  insidieusement,  dans  l'ensemble  du  mode  de  vie  actuel,  jusqu'aux

sentiments profonds des gens, et s'institue en règle absolue. Le « pouvoir faire » devient ainsi un

critère  absolu  d'humanité,  déterminant  ce  qu'être-humain-au-monde.  La  perversité  d'une telle

opération consiste justement dans son inversion du principe anthropologique de la négation. Elle

cultive en l'humain l'impression d'être l'agent du monde, celui qui l'agence souverainement, alors

qu'il ne fait qu'obéir aux agencements du pouvoir dont le projet reste la figure politicienne par

excellence
56

. L'« humain de la présence quotidienne
57

 » se présente ainsi comme « l'autre » de

l'agent, sa négation.

Le mode mineur de l'existence, celui de la distraction et de l'engagement minimal, est celui des

échappées. Celles-ci, suivant la proposition d'Albert Piette, se manifestent dans les détails, les

« restes »,  ce qui  est  jugé sans importance. Les dispositifs  techniques qui  dissimulent leurs

« rouages », qui rendent aveugles leurs points de jonction avec le monde extérieur à leur « unité

intrinsèque », rendent obsolète la nécessité de leur « médiation » dans la réalité. Ce sont des

dispositifs qui s'imposent à la réalité se rendant indispensable par leurs usages. Ces dispositifs

sont des unités abstraites s'adressant à un humain abstrait, dénué de sentiments. Mépriser ainsi

l'importance de médiation des artefacts, l'importance de faire des objets des formes qui se figurent,

c'est mépriser le fait que les objets, que les « productions formelles » sont des adresses à nos

sentiments. C'est en raison de cette adresse particulière qu'elles intègrent nos vies, qu'elles sont

les supports de nos configurations. La massification des apparences est, en ce sens, négligence

de ces détails que peuvent être l'anse, la charnière ou le joint, et où repose et se manifeste le

caractère esthétique des ustensiles. Ces détails qui supportent notre sentiment d'être humain,

jugés sans importance, de plus en plus dissimulés dans les dispositifs qui gouvernent le quotidien,

sont,  suivant  la pensée de Piette,  les « restes » qui  font  de nos vies des formes mineures

d'existence, c'est-à-dire un peuplement de petites choses « sans importance ». Un cosmos de

petites choses.

Le caractère esthétique de l'objet demeure alors même qu'il est hors d'usage. La négation de

l'usage d'un objet n'implique pas une négation de son caractère esthétique qui, lui, reste toujours

virtuellement  présent.  Celui-ci  demeure  alors  même  que  la  fonction  pratique  de  l'objet  est

suspendue. Elle est ce qui reste de l'objet lorsque se trouve niée son ustensilité. C'est dans les

échappées, dans le « mode mineur » de la présence quotidienne, dans les formes d'existence

mineures que se réalise le sentiment d'existence humaine. L'impossibilité de telles échappées,

impossibilité instituée dans la manière même dont sont conçus les usages des dispositifs qui

occupent les quotidiens (des administrations aux terminaux mobiles), ne peuvent être des supports

d'humanité. Un design adressé à « l'humain de la présence quotidienne » est celui capable de

supporter ces échappées. Un tel design suppose d'approcher le designer en configurateur plutôt



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 9/13

qu'en agenceur, de considérer la pratique de design en termes de propositions plutôt que de

projets. Il y a dans la pro-position, du fait même d'être une pose, une délicatesse, une attention et

une adresse qui semblent manquer dans le pro-jeter, le jeter en avant, le projectile. Approcher le

design comme une adresse à nos sentiments, c'est faire l'éloge des petites choses, du peu de

choses qui peuvent faire de nos vies des configurations sensibles.

C'est dans les détails a priori insignifiants qui articulent « forme artistique » et « fonction », c'est

dans les petites choses potentiellement ouvertes à un travail  de design et  qui  actualisent  le

caractère esthétique des objets qui peuplent les quotidiens, que nous avons trouvé et proposé un

sens à la formule « design du peu ». Le peu prend pour nous ici le sens du détail, de l'insignifiant,

de l'a priori sans importance et qui se révèle pourtant déterminant de la manière dont les objets

intègrent sensiblement nos vies. C'est dans les points de rencontre et d'articulation entre « forme

artistique » et « fonction » que se loge, en même temps, l'être-humain-au-monde.

Bibliographie

Agamben, Giorgio, « Sur ce que nous pouvons ne pas faire », dans Agamben, Giorgio, Nudités,

Paris, Éditions Payot & Rivages, Coll. « Petite bibliothèque », 2019 pour l'édition de poche.

Coccia, Emanuele, La vie sensible, Paris, Éditions Payot & Rivages, 2013, 2018 pour l'édition de

poche.

Giedion, Siegfried, « Préface », dans Telehor, Revue internationale pour la culture visuelle, n° 1-2,

1936.

Moholy-Nagy, László, Du matériau à l'architecture, Paris, Éditions de La Villette, Coll. « Textes

fondamentaux modernes », 2015.

Moholy-Nagy, László, Vision in motion, Chicago, Paul Theobald, 1947.

Papanek, Victor, Design pour un monde réel, Paris, Éditions Mercure de France, coll. « Essais »,

1974.

Piette,  Albert,  «  L'anthropologie  existentiale  :  présence,  coprésence et  leurs  détails  »,  dans

Antrocom, Online Journal of Anthropology, Volume 4, Number 2, 2008, [en ligne], [Consulté le 8

mai 2021], URL : http://www.antrocom.net/upload/sub/antrocom/040208/08-Antrocom.pdf

Piette,  Albert,  «  Ne rien faire  avec »,  dans Hurel,  Cyril  (dir.),  Arts  et  techniques 2,  [édition

numérique], Journées d'étude de l'ENSA Limoges, 2015.

Piette, Albert, L'acte d'exister, Charleroi, Socrate Éditions Promarex, 2009.

Simmel,  Georg,  «  L'anse »,  dans Simmel,  Georg,  La tragédie  de la  culture,  Paris,  Éditions

Rivages, 1988.

Simmel, Georg, « Pont et porte », dans Simmel, Georg, La tragédie de la culture, Paris, Éditions

Rivages, 1988.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 10/13

Piette, Albert, « Ne rien faire avec », dans Hurel, Cyril (dir.), Arts et techniques 2, [édition1.

numérique], Journées d'étude de l'ENSA Limoges, 2015, p. 4. 

Nous avons rencontré Albert Piette en 2015 à l'occasion de son intervention dans le2.

séminaire doctoral Arts et industries de Pierre-Damien Huyghe. Nous remercions Pierre-

Damien Huyghe d'avoir été à l'origine de cette rencontre qui s'est révélée décisive dans ce

qui a suivi de nos travaux de recherche. Albert Piette est anthropologue, professeur au

département d'anthropologie de l'Université Paris Nanterre. Après avoir travaillé sur des

questions d'observation de l'action, en particulier dans le domaine religieux, il travaille

aujourd'hui à penser l'anthropologie comme un champ et une discipline spécifiques,

science des êtres humains, différente de la sociologie et de l'ethnologie et ce en

développant et proposant des orientations théoriques et des méthodes d'analyse et

d'observation propres à son champ. 

Le rapprochement que nous faisons ici entre le design et l'idée de « l'anthropologie3.

existentiale » est une proposition de notre part. Nous ne connaissons pas à ce jour de

propos de l'anthropologue Albert Piette concernant le design. 

Signalons ici que la notion d'usage chez Heidegger, philosophe auquel se réfère Piette4.

dans sa proposition de « l'anthropologie existentiale », est ce qui donne au monde sa

signification. Mais Piette semble s'intéresser plus spécifiquement au deuxième « versant »

du Dasein, de l'être-au-monde, celui de « la négation de l'usage », négation donc de la

signification d'où la négation de la conscience dans la citation en exergue. Notre résistance

au fait d'identifier la pratique du design à une pratique du projet est au fond une résistance

à l'idée que le travail de design ne serait qu'une élaboration de significations. Une telle idée

peut se retrouver dans certaines définitions du design aujourd'hui, définitions telles que

celle-ci : « Du latin de-signare (« marquer d'un signe ») [...] le design est à entendre en tant

que projet, comme une méthode de conception par les signes (i.e. les dessins). [...] Les

signes, ici, ce sont les représentations en perspective, c'est-à-dire les images du projet. »

(Vial, Stéphane, Le design, Paris, PUF, Coll. « Que sais-je ? », 2015, p. 9.) Nous tâcherons

de montrer dans le deuxième moment de cet article en quoi une fonction esthétique du

design peut se trouver ailleurs ou autrement que dans le registre des significations. 

Piette, Albert, « Ne rien faire avec », op. cit., p. 4. 5.

Cf. Piette, Albert, L'acte d'exister, Charleroi, Socrate Éditions Promarex, 2009 pour toutes6.

les citations qui précèdent. 

Albert Piette s'intéresse dans ses études à des situations tels que les rituels ou les fêtes.7.

Nous pensons avec l'expression « situations de mobilisation », - sauf erreur de notre part,

le terme « mobilisation » ne relève pas du vocabulaire déployé par l'anthropologue -- à

l'histoire politique que ce mot a pu un temps façonner. L'époque que nous traversons ne

cesse de nous rappeler à ce mot « mobilisation », à nous y obliger presque. 

Piette, Albert, « L’anthropologie existentiale : présence, coprésence et leurs détails », dans8.

Antrocom, Online Journal of Anthropology, Volume 4, Number 2, 2008, [en ligne], [Consulté

le 8 mai 2021], URL :

http://www.antrocom.net/upload/sub/antrocom/040208/08-Antrocom.pdf 

Cette assertion est en lien avec une définition de la notion d'objet à laquelle nous9.

aboutirons à la fin de la deuxième partie. 

Notons ici que les manœuvres connus aujourd'hui sous le nom de « coup de pouce » ou10.

plus généralement les manœuvres de l'économie comportementale s'appuient sur des

comportements identifiés des usagers, considérés donc comme « réels » et généralisables.

C'est à partir d'une telle identification, à partir du constat qu'il faut « intégrer les

comportements réels des usagers (et pas ceux supposés) pour construire des politiques

publiques plus efficientes », que l'économie comportementale donne à l'usage une valeur

de solution et en fait la clé de l'innovation. Le rapport ainsi institué entre l'humain et les



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 11/13

équipements qui l'environnent se réduit au seul usage. (La citation provient de l'article

« Connaissez-vous le nudge ? », Franceculture.fr, [en ligne], [consulté le 18 mai 2021],

URL : https://www.franceculture.fr/emissions/hashtag/connaissez-vous-le-nudge). 

« Hominisation », définition extraite du Centre Nationale de Ressources Textuelles et11.

Lexicales, [en ligne], URL : https://cnrtl.fr/definition/hominisation. 

Moholy-Nagy, László, Vision in motion, Chicago, Paul Theobald, 1947, p. 42. Traduction12.

par nos soins : « En définitive, tous les problèmes de design convergent vers un même

grand problème : "design pour la vie". » 

C'est chez Heidegger que nous avons rencontré cette idée du « renvoi » notamment dans13.

cette phrase où il écrit : « Dans la structure du "pour..." est contenu un renvoi de quelque

chose à quelque chose. » Heidegger, cité par Jocelyn Benoist, « Le mythe de l'usage »,

dans Les études philosophiques, 2010/3 n° 94. 

Il y a une troisième phrase qu'il serait possible d'intercaler entre les deux bien qu'elle soit14.

postérieure aux deux, celle de Otl Aicher, intitulé de son ouvrage paru en 1991, Die Welt

als Entwurf, traduit en anglais en The World as Design et en français Le monde comme

projet. Il est important de signaler ici que dans le dictionnaire bilingue, les premières

significations du mot allemand Entwurf renvoient aux termes français « ébauche » et

« esquisse ». Le choix du mot « projet » pour traduire le texte de Aicher nous paraît

davantage orienté par l'idée du design comme projet que par le sens plus immédiat du mot

Entwurf. En tant que designer, aborder le monde comme ébauche ou comme projet

n'implique pas la même attitude. 

Papanek, Victor, Design pour un monde réel, Paris, Mercure de France, coll. « Essais »,15.

1974, p. 28. 

Signalons ici que le texte New method of approach – design for life n'apparaît pas dans le16.

livre New vision (1929), on peut supposer ainsi qu'il a été écrit par Moholy durant le

moment de sa direction de l'Institut de Chicago et qu'il s'y adresse à une certaine idée du

design que l'on pourrait dire « américaine ». 

Nous faisons ici référence à l'expression « great problem » présente dans la phrase de17.

Moholy-Nagy « [...] all problems of design merge into one great problem [...] » citée plus

haut. Moholy-Nagy, László, Vision in motion, op. cit., p. 47. 

Papanek, Victor, Design pour un monde réel, op. cit., p. 294. 18.

Nous retrouvons cette idée dans la phrase de Moholy-Nagy citée plus haut « [...] all19.

problems of design merge into one great problem : design for life ». Moholy-Nagy, Vision in

motion, op. cit., p. 42 

Moholy-Nagy, Vision in motion, Op. Cit., p. 303. « Il serait bon de penser que l'inventivité20.

ne se trouve que dans le travail des hommes qui ont un respect fondamental pour l'intégrité

de chaque homme, qui ont un sentiment de responsabilité sociale. » [Trad. de l'auteur] 

Ibid., p. 34. « La continuité de la culture résulte d'un souci primordial de la qualité plutôt que21.

de la nouveauté. Au lieu de rechercher des "standards" conduisant à une civilisation

organique, ce qui devrait être l\'objectif, la responsabilité et le devoir du designer, la

succession rapide des "nouveautés" - le paradis des vendeurs et des agences de publicité

- oblige le designer à ne satisfaire que le désir de nouveauté des apparences. » [Trad. de

l'auteur] 

Moholy-Nagy, Vision in motion, op. cit., p. 303. 22.

Ibid.  23.

Giedion, Siegfried, « préface », dans, telehor, Revue internationale pour la culture visuelle,24.

n° 1-2, 1936. 

Moholy-Nagy, László, Du matériau à l'architecture, Paris, Éditions de La Villette, Coll.25.

« Textes fondamentaux modernes », 2015, p. 45. 

Rappelons ici que le mot Gestaltung est celui qui définit, dans le manifeste de 1919 du26.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 12/13

Bauhaus, le travail visé par l'école. Signalons, par ailleurs, que l'école d'ULM qui s'est

construite et pensée en rupture avec le Bauhaus portait ce même nom (Hochschule für

Gestaltung Ulm). Aujourd'hui encore les écoles de design en Allemagne continuent à porter

ce nom Gestaltung. À titre d'exemple : Hochschule für Gestaltung Karlsruhe (où enseigne

notamment Peter Sloterdijk). 

Nous ne perdons pas de vue le rapport entre design et « anthropologie existentiale »27.

proposé au début de l'article. Nous y reviendrons dans le troisième moment de ce texte. 

Simmel, Georg, « L'anse », dans Simmel, Georg, La tragédie de la culture, Paris, Éditions28.

Rivages, 1988, p. 219. 

Ibid.  29.

Ibid., p. 220. 30.

Ibid. 31.

Ibid. 32.

Ibid., p. 219. 33.

« Configuration » désigne au sens large « figure, aspect ». En sciences, par exemple en34.

géométrie ou en sciences sociales, le mot s'est spécialisé avec le sens de « disposition

relative d'éléments », très voisin de celui de structure. (Cf. Rey, Alain (dir.), Dictionnaire

historique de la langue française, Paris, Le Robert, 2010). C'est ce double sens que prend

le verbe dans le vocabulaire de l'informatique où il désigne l'ensemble des réglages

indispensables au bon fonctionnement de l'outil et précisant les préférences d'utilisation,

par exemple la présentation. 

Simmel, Georg, « L'anse », op. cit., pp. 220-222. 35.

Ibid., p. 220. 36.

Coccia, Emanuele, La vie sensible, Paris, Éditions Payot & Rivages, 2013, 2018 pour37.

l'édition de poche, p. 50. 

Ibid., p. 49. 38.

Ibid., p. 138. 39.

Piette, Albert, « Ne rien faire avec », op. cit., p. 4. 40.

Simmel, Georg, « L'anse », op. cit. 41.

Coccia, Emanuele, La vie sensible, op. cit., p. 61. 42.

Simmel, Georg, « L'anse », op. cit., p. 220. 43.

Simmel, Georg, « Pont et porte », dans La tragédie de la culture, op. cit., p. 161. 44.

Dans La vie sensible, Coccia aborde la notion de Gestalt, se référant au livre Die Tier45.

Gestalt (La forme animale) d'Adolph Portmann, au seul sens d'apparence. Nous pensons

que la notion d'apparence ne peut contenir la notion de Gestalt puisqu'elle manque de

considérer le caractère de schème des formes qui les constitue en tant que figure.  

Nous pensons avec cette expression « production de formes » à un autre texte de Georg46.

Simmel intitulé Gestalter und Schöpfer, traduit en français par Producteurs de formes et

créateurs, où il est possible de relever un portrait du designer en Gestalter ou en

configurateur. L'espace de cet article ne pouvant supporter un long arrêt sur ce portrait du

designer, nous avons jugé important d'en faire au moins la mention. 

Nous empruntons ce terme à Pierre-Damien Huyghe dont il rappelle l'origine grecque47.

Mechanè qui semble signifier « [...] moyen et façon en même temps, que quiconque

trouvera s'il est ingénieux pour se sortir d'une situation apparemment impossible. »

(Huyghe, Pierre-Damien, Le cinéma avant après, Paris, De l'incidence éditeur, 2012, p.

151). Pierre-Damien Huyghe a pu recourir à ce même terme « machin » dans certains de

ses séminaires pour désigner à titre d'exemple, le dispositif de validation des titres de



© La revue DAM

téléchargé le 2026-02-08 00:45:29, depuis le 216.73.216.189 13/13

transport de la RATP, dispositif d'obligation à un certain type d'usage. Ce que nous

retenons à la fois de la définition et de cet exemple, c'est qu'un « machin » est déterminé

par son usage, sa finalité pratique, sans souci de forme. C'est en tout cas dans ce sens

que nous y recourons ici. 

Nous empruntons cette expression à Pierre-Damien Huyghe qu'il emploie pour désigner ce48.

qui est communément nommé « téléphone portable ». 

Nous pensons plus généralement ici aux objets et mobiliers produits à partir d'un moule49.

unique (par exemple la chaise Louis Ghost de Philippe Starck) dont le procédé de

fabrication élimine tout les points de jonction et d'articulation des différentes parties. Ce

sont des produits fabriqués en un seul bloc qui ne semble pouvoir être considérés que

comme tel. 

Simmel, Georg, « Pont et porte », op. cit., p. 161. 50.

Voir Albert Piette, supra. 51.

Cf. Agamben, Girogio, « Sur ce que nous pouvons ne pas faire », dans Agamben, Girogio,52.

Nudités, Paris, Éditions Payot & Rivages, coll. « Petite Bibliothèque », 2019. 

Ibidem. 53.

Ibid., p. 65. 54.

Ibid., p. 66. 55.

Voir à ce propos les publications journalistiques actuelles autour des élections régionales56.

où l'on peut croiser des titres tels que X veut un combat « projet contre projet » face à Y,

etc. Nous pensons aussi à l'argument « parce que c'est notre projet » de la campagne

présidentielle d'Emmanuel Macron, formule commentée par Franck Lepage dans sa

conférence gesticulée Inculture où il montre que le « projet » est le mot qui a remplace

désormais, dans le vocabulaire des dirigeants, celui de « Hiérarchie ». 

Piette, Albert, L'acte d'exister, op. cit., p. 29. 57.


